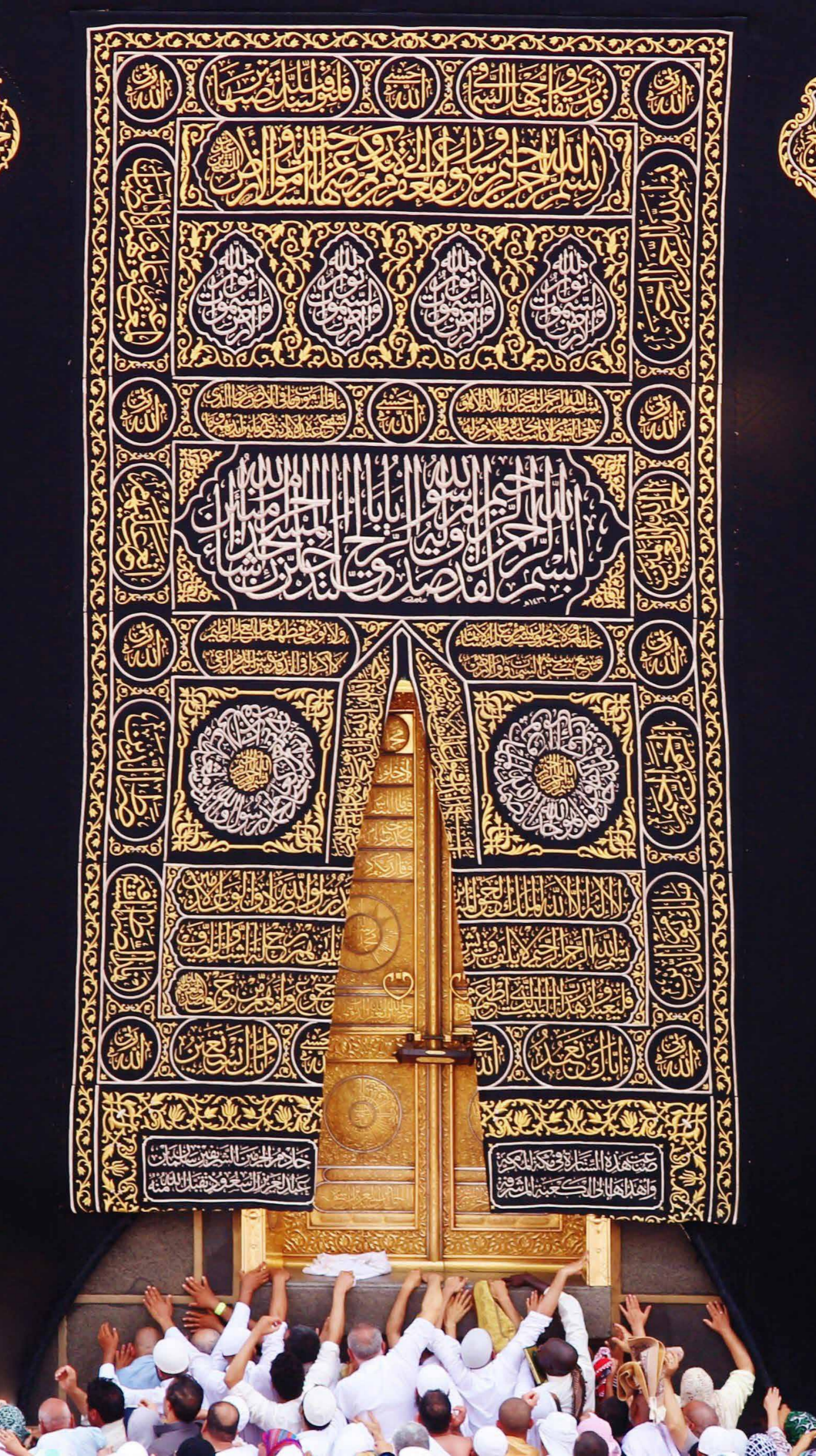


Une compilation d'extraits élaborée par L'équipe de l'**académie Ballighoo** 





### PRÉFACE



La louange est à Allah, le Seigneur des mondes, La louange appartient à Allah, nous Le louons implorons Son aide, sollicitons Sa rémission, et Lui adressons nos repentances. Nous cherchons refuge auprès de Lui contre notre propre mal et contre le mal de nos mauvaises oeuvres. Celui qui est guidé par Allah, personne ne peut l'égarer, et celui qui est égaré n'a point de guide.

J'atteste qu'il n'y a de vraie divinité autre qu'Allah, Seul et Unique, sans associé, et j'atteste que Muhammad est le serviteur d'Allah et Son messager.

Que la bénédiction et le salut d'Allah soient sur lui ainsi que sur sa famille, ses compagnons et ceux qui les suivent fidèlement jusqu'au jour de la rétribution.

Certes, la raison principale de la création des djinns et des hommes reste et demeure l'adoration d'Allah, L'Unique. Allah; l'Exalté dit: 《Je n'ai créé les djinns et les hommes que pour qu'ils m'adorent.》

[Ad-Dàriyât (qui éparpillent)/56]

C'est pour cela que l'Unicité (At-Tawhid) et le dogme authentique issus de leurs sources bénies, qui sont le



Coran et la Sunnah (traditions prophétiques) de Son Messager (paix et salut d'Allah sur lui) sont le but même de la concrétisation de cette adoration et le credo fondamental de la construction de cet univers.

Allah; l'Exalté dit: «S'il y avait dans le ciel et la terre des divinités autres qu'Allah, tous deux seraient, certes, dans le désordre.»

[Al-Anbiyà' (les prophètes)/22]

Il (le Glorieux) dit aussi: 《Allah qui a créé sept cieux et autant de terres. Entre eux [Son] commandement descend, afin que vous sachiez qu 'Allah est, en vérité, Omnipotent et qu 'Allah a embrassé toute chose de [Son] savoir.》
[At-Talâq (le divorce)/12]

D'autres versets traitent le même sujet

L'unicité d'Allah est certes le principe le plus important de notre noble religion. Tous les Messagers depuis Noé (paix et salut d'Allah sur lui) jusqu'à Mohammad (paix et salut d'Allah sur lui) n'ont été envoyés que pour ce but immense, qui est d'adorer Allah seul, sans rien Lui associer. C'est pour cela que les savants de l'Islam – qui sont les héritiers des prophètes – n'ont eu cesse d'appeler les gens à l'unicité d'Allah; l'Exalté.

Puisqu'il est impossible à nos esprits de pouvoir connaître seuls les détails de ce but, Allah nous envoya Ses Messagers et fit descendre Ses Livres, pour l'éclaircir, tout en fournissant des détails pour que Son adoration soit basée sur une preuve évidente et solide. Les Messagers se succédèrent donc pour la



transmission et l'éclaircissement de ce but, comme l'a dit Allah (le Glorieux): 《Il n'est pas une nation qui n'ait déjà eu un avertisseur.》

[Fâtir (le Créateur)/24]

Il (le Glorieux) dit également: *Ensuite nous envoyâmes successivement Nos Messagers.* 

[Al-Mu'minüne (les croyants)/44]

c'est-à-dire: ils se succédèrent l'un après l'autre jusqu'au meilleur d'entre eux, leur maître et leur guide, notre Prophète Mohammad (paix et salut d'Allah sur lui) qui transmit le message, rendit le dépôt, fut sincère envers la communauté, combattit dans le sentier d'Allah de la meilleure manière, appela à Allah en secret et ouvertement, remplit sa tâche de la manière la plus parfaite, subit toutes les souffrances du monde pour la cause d'Allah, endura comme ont enduré les Messagers doués de fermeté. Il demeura le Prédicateur [vers le chemin] d'Allah, le guide vers le droit chemin, jusqu'à ce qu'Allah fit divulguer la religion et accomplit le bienfait.

C'est grâce à son appel (Da'wa) que les gens entrèrent en masse dans la religion d'Allah. Il ne mourut qu'après qu'Allah ait parachevé la religion et accompli le bienfait. Allah (le Glorieux) descendit concernant cela Sa parole: «Aujourd'hui, J'ai parachevé pour vous votre religion, et accompli sur vous Mon bienfait. Et J'agrée l'Islam comme religion pour vous.)

[Al-Mà'idah (la table servie)/3]

Le Prophète (paix et salut d'Allah sur lui) a éclairci toute la religion (et ses fondements et ses basfondements) comme l'imam de Médine; Malik ibn Anas (qu'Allah lui accorde Sa miséricorde) l'a dit: "Il est impossible d'imaginer que le Prophète enseigne à sa communauté comment se purifier après avoir fait ses besoins et qu'il ne lui enseigne pas l'Unicité (le Tawhid)." Lascience de la croyance is la mique est sans aucundoute la science fondamentale qui mérite toute l'attention du point de vue de son apprentissage, de son enseignement et de sa pratique, et cela, afin que les actions soient conformes et acceptées auprès d'Allah et qu'elles soient de grande utilité pour les pratiquants surtout dans notre temps où prolifèrent les diverses tendances divergentes du dogme authentique comme l'athéisme, le soufisme, la mystique musulmane, <mark>l'ado</mark>ration des tombes et des idoles, ainsi que toutes les formes d'innovation qui sont en contradiction avec la voie prophétique.

Toutes ces tendances restent dangereuses pour le musulman tant qu'il ne s'est pas armé d'une croyance authentique fondée sur le Coran et la Sunnah et la voie des prédécesseurs (salaf).

Cette arme (la croyance) sera capable de faire face à toutes ces tendances pernicieuses, cela donc appelle à une totale considération de l'enseignement de la croyance authentique aux enfants des musulmans à partir de ses références initiales.



Dans cette synthèse – une compilation d'extraits tirés des œuvres citées dans la page des références- nous essaierons de prèsenter un résumé ou plutôt un exposé d'ensemble des notions fondamentales de la croyance islamique et nous demandons à Allah qu'Il fasse profiter les musulmans de cette explication et que toutes nos oeuvres soient sincères et en totale concordance avec l'authentique Sunnah de Son Prophète (paix et salut d'Allah sur lui) et Nous lui demandons qu'Il accepte nos efforts et qu'il purifie nos intentions.









- 1 Le besoin de la religion chez les êtres humains.
- 2 Les lignes directrices de la vraie religion.
- Le statut des religions existantes.
- 4 L'essence de la prophétie.
- 5 Les preuves de la prophétie.
- Le besoin qu'éprouvent les gens pour les Messagers.
- Pourquoi l'Islam?
- Les preuves de la prophétie de Mohammad (paix et salut d'Allah sur lui).
- 9 Le Coran est la parole incréé d'Allah le Très-haut.



est plus pressant que celui de toutes les autres exigences de la vie. En effet, l'être humain doit absolument connaître les lieux de satisfaction d'Allah et les lieux de Son courroux. Or c'est la législation divine qui distingue les actes qui sont utiles et ceux qui sont préjudiciables, et elle est la justice d'Allah sur Ses créatures et Sa lumière entre Ses serviteurs. Il est donc impossible aux hommes de vivre sans une législation qui leur permette de distinguer ce qu'ils doivent faire et ce qu'ils doivent abandonner.

Si l'être humain est doté d'une volonté, il lui faut nécessairement connaître ce qu'il veut, et savoir si cela est utile ou préjudiciable? Si cela améliore sa condition ou la corrompt? Les gens ont besoins des enseignements des Messagers, leurs explications et leur orientations pour arriver à cette conclusion.

Ainsi quelle que soit la notoriété des systèmes matérialistes athées et quelle que soit la diversité des idées et des théories, les individus et les collectivités ne se passeront jamais de la religion authentique, et ces systèmes matérialistes athées ne pourront

jamais répondre aux besoins de l'esprit et du corps. Bien au contraire, à chaque fois que l'individu s'y aventure, il est parfaitement convaincu que cette démarche ne lui procurera pas la paix, n'étanchera pas sa soif, et qu'il n'y a d'échappatoire que vers la religion authentique. Ernest Z. a dit: "Chaque chose que nous aimons peut s'amenuiser, la liberté d'utiliser la raison, la science et l'industrie peut être bafouée, mais il est impossible que la religiosité s'efface et disparaisse; bien au contraire, elle demeurera un argument clair de l'inanité de l'idéologie matérialiste qui veut confiner l'être humain dans les exigüités abjectes de la vie terrestre."

Quant à Mohammad Farid Wajdi, il a dit: «Il est impossible que la notion de religion disparaisse; en effet, c'est la plus forte prédisposition de l'âme et le plus honorable de ses sentiments; sans parler du penchant qui lève la tête de l'homme (vers le ciel). Mieux encore, cette prédisposition augmentera; l'instinct de religiosité hantera l'individu tant qu'il a toutes ses facultés mentales lui permettant de distinguer entre la beauté et la hideur, et cet instinct augmentera en lui proportionnellement à l'élévation de ses sens et la croissance de sa connaissance.»

Lorsque l'individu s'éloigne de son Seigneur, en fonction de l'élévation de ses sens et de l'amplitude de sa science, on voit combien il est ignorant de son Seigneur et de ce qui lui incombe, il est ignorant de sa propre personne et de ce qui l'améliore ou la corrompt, la rend heureuse ou malheureuse, et ignorant des diverses branches et spécialités de la science, comme

l'astronomie, l'arithmétique, le nucléaire. Une fois une de ces science maîtrisée, le savant ne fait plus preuve de snobisme et d'orqueil. Ces sentiments font place a l'humilité et la soumission, car il devient convaincu que derrière les sciences, il y a un Savant Sage, et que derrière la nature, un Créateur Tout-puissant. Cette réalité oblige ainsi un chercheur équitable à croire en l'invisible et se soumettre à la religion juste, à répondre à l'appel de l'instinct et de la nature innée.. Lorsque l'individu se débarrasse de cela, son instinct naturel se dégénère se corrompt pour parvenir au niveau de l'animal sauvage.

Nous en arrivons donc à conclure que la religiosité véritable -celle qui se base sur l'unicité exclusive d'Allah et Son culte, conformément à ce qu'il a légiféré- est un facteur indispensable dans la vie afin qu'un individu puisse concrétiser sa servitude à Allah Seigneur de l'univers et obtenir son bonheur et sa sécurité contre la destruction, la peine et le malheur dans les deux mondes.

C'est un facteur indispensable pour la purification de l'âme car les sentiments nobles trouvent dans la religion un terrain fertile et un abreuvoir dont la source ne se tarit jamais et y trouvent leur objectif.

Ainsi, s'il y a des gens qui disent que l'homme est civilisé par nature, il nous incombe de dire que « L'homme est religieux par nature » parce que l'être humain a deux forces: le savoir et la volonté; et son bonheur intégral est tributaire du parachèvement de son savoir et de sa volonté, or le parachèvement du savoir ne s'obtient que par la connaissance de ce qui suit:

La connaissance du Dieu Créateur
Nourricier qui a créé l'être humain à partir
du néant et l'a comblé de bienfaits.

La connaissance d'Allah, ainsi que la connaissance de ses noms et attributs et la connaissance de ce qui Lui est dû et l'impact de ses noms sur Ses serviteurs.

La connaissance de la voie qui mène à Allah; qu'll soit glorifié.

La connaissance des obstacles et des difficultés qui s'interposent entre l'homme et la connaissance de cette voie et du grand bienfait auquel elle mène.

La connaissance parfaite de sa propre personne et la connaissance de ce dont elle a besoin, ce qui l'améliore ou la corrompt et la connaissance des qualités et des défauts qu'elle renferme.



À travers donc ces cinq connaissances, l'homme parachève son savoir. Le parachèvement du savoir et de la volonté ne s'obtient qu'en respectant les droits d'Allah sur Ses serviteurs, en s'en acquittant avec pureté de l'intention, sincérité, et loyauté, se conformant aux enseignements prophétiques et reconnaissant des bienfaits dont II nous fait grâce.

Il n'y a pas moyen de parachever ces deux forces (le savoir et la volonté) si ce n'est avec Son aide. L'individu est dans la nécessité impérieuse d'être guidé par Allah dans le droit chemin, la voie dans laquelle II a guidé Ses alliés bien aimés.

Après avoir vu que la religion authentique c'est l'appui divin des diverses forces de l'âme, retenons aussi que la religion est un bouclier pour la société; cela parce que la vie humaine ne tient que s'il y a entraide entre ses membres, et cette entraide ne se réalise qu'en présence d'un règlement qui régit leurs relations, détermine leurs devoirs, et garantit leurs droits. Ce règlement ne peut se passer d'une autorité puissante et répressive qui empêche l'âme de le violer, l'exhorte à l'observer jalousement, garantit sa grandeur dans les coeurs et empêcher de porter atteinte à son caractère sacré. Quel est donc cette autorité? Il n'y a pas sur terre une force équivalente à la force de la religiosité ou qui s'y approche dans la garantie du respect du règlement et l'assurance de la consolidation de la société, de la stabilité de son ordre et le rassemblement des causes de la quiétude et de la tranquillité.



La croyance et la foi sont des gardes du corps de l'homme et sont, comme on le remarque chez le commun des mortels, de deux sortes:

• La foi en la vertu
et en la dignité humaine et
tous les sens absolus que cela
comporte. Celles contre lesquelles
les âmes nobles ne peuvent aller à
l'encontre même s'ils sont exempts
de conséquences externes et de
rémunérations matérielles.

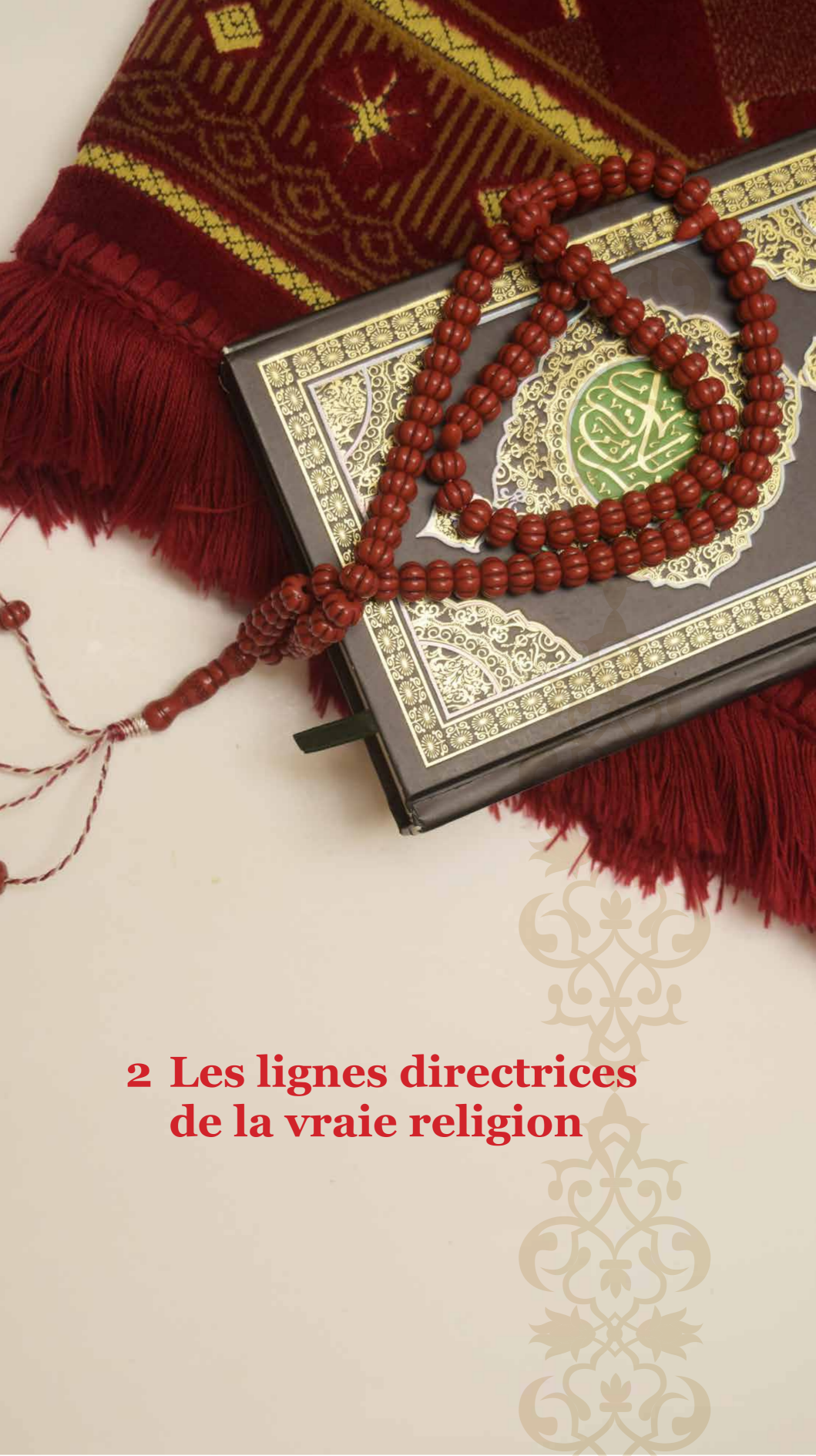
• La foi en Allah et qu'il
observe les secrets, connaît le secret
et le caché, la législation tire son autorité de
Ses ordres et Ses interdictions; les sentiments
sont timides vis-à-vis de Lui, soit par amour pour
Lui, soit par peur de Lui, soit par les deux. Il ne fait
aucun doute que cette foi est la plus forte des deux
du point de vue de l'autorité sur l'âme humaine.

Des deux, elle est celle qui résiste le plus aux
ouragans les plus graves et aux fluctuations
des émotions; celle qui est le plus prompt
à agir dans le coeur des groupes et
des individus.



Voila pourquoi, la religion est la meilleure garantie pour établir une interaction de justice et d'équité entre les gens, et est une nécessité sociale.

Si globalement la religion occupe une telle place, ce qu'on observe de nos jours, c'est la diversité des religions et des sectes dans ce monde. Chaque groupe exultant de ce qu'il détient comme religion et s'y accroche ? Quelle est donc la religion authentique, qui réalise les objectifs de l'âme humaine ? Quelles sont les lignes directrices de la vraie religion ?



haque adepte d'une croyance croit que c'est sa croyance qui est la vérité, et chaque adepte d'une religion croit que sa religion est la meilleure religion et la voie la plus droite. Quand vous demandez la preuve de leur croyance aux adeptes des religions déviantes ou aux adeptes des croyances fabriquées par les hommes, ils argumentent du fait qu'ils ont trouvé leurs ancêtres sur cette voie et ne font que suivre leurs traces. Ils évoquent des contes et nouvelles qui ne sont pas authentiques du point de vue de leur chaînes de transmetteurs et dont les textes même ne sont pas exempts de défauts et autres défectuosités. Ils s'appuient sur des livres hérités dont ils ne connaissent ni celui qui les a dictés, ni celui qui les a écrits, ni dans quelle langue ils ont été écrits pour la première fois, ni dans quel pays ils ont été trouvés. Ce sont plutôt des mélanges recueillis et vénérés, puis, hérités par les générations sans investigation scientifique qui puisse analyser la chaîne des rapporteurs et s'assurer de l'intégrité du texte.

Ces livres inconnus et ces anecdotes ainsi que le suivisme aveugle ne peuvent valablement servir de prétexte dans le domaine des religions et des croyances. Toutes ces religions corrompues, toutes ces sectes égarées et toutes ces croyances d'origine humaine sont elles vraies ou fausses?

Il est impossible que toutes ces religions corrompues et croyances d'origine humaine proviennent d'Allah, alors laquelle est donc vraie? Il faut donc des lignes directrices à travers lesquelles nous distinguerons la vraie religion de la fausse, si nous trouvons que ces lignes directrices s'appliquent à une religion nous saurons qu'elle est la vrai; mais si elles ne s'appliquent pas ou si l'une d'elle fait défaut dans une religion, nous saurons qu'elle est fausse. Les lignes directrices qui nous permettent de faire la distinction entre la religion de la vérité et la fausse religion sont les suivantes:

#### Premièrement:

#### 

#### La religion doit provenir d'Allah,

être révélée par l'intermédiaire d'un ange sur un Messager parmi Ses Messagers afin que ce dernier la transmette à Ses serviteurs; parce que la vraie religion est la religion d'Allah, et c'est Allah - le Tout-Puissant - qui rétribuera et jugera Ses créatures le Jour de la Résurrection, au sujet de la religion qu'illeur a révélée, Il dit: (Nous t'avons fait une révélation comme Nous fîmes à Noé et aux prophètes après lui. Et Nous avons fait révélation à Abraham, à Ismaël, à Isaac, à Jacob, aux Tribus, à Jésus, à Job, à Aaron et à Salomon, et Nous avons donné le Zabour à David )

[An-Nisaa (Les femmes)/ 163]



et le Tout-Puissant dit: 《Et Nous n'avons envoyé avant toi aucun Messager à qui Nous n'ayons révélé: "Point de divinité en dehors de Moi. Adorez-Moi donc 》
[Al Anbiyâ (Les prophètes/25]

Ainsi donc, toute religion qu'un individu quelconque apporte et s'attribue à lui-même et non à Allah est assurément une fausse religion.

#### Deuxièmement:

#### 

# Elle doit inviter à l'adoration exclusive d'Allah,

interdire l'associationnisme et les moyens qui y conduisent, parce que l'appel à l'Unicité (tawhid) est la base de l'appel de tous les Prophètes et Messagers.

Chaque Prophète a dit à son peuple:

∢ Adorez Allah. Pour vous, pas d'autre divinité que Lui ﴾
[Al A'raf (Le mur d'A'raf)/ 73]

Par conséquent, toute religion qui associe un autre à Allah, que ce soit un Prophète, un ange ou un allié vertueux d'Allah, est une religion nulle, même si ses adeptes se réclament de l'appartenance à un Prophète.



#### Troisièmement:



# Elle doit être compatible avec les fondements auxquels ont invité les

**messagers,** notamment l'adoration exclusive d'Allah, l'appel à Sa voie, l'interdiction du polythéisme, de la désobéissance aux parents, de l'assassinat illégal, et l'interdiction des turpitudes, tant apparentes que secrètes. Allah; L'Exalté dit:

∢ Et Nous n'avons envoyé avant toi aucun Messager à qui Nous n'ayons révélé: "Point de divinité en dehors de Moi. Adorez-Moi donc ≽

[Al Anbiyâ (Les prophètes)/ 25]

Dis: 《Venez, je vais réciter ce que votre Seigneur vous a interdit: ne Lui associez rien; et soyez bienfaisants envers vos père et mère. Ne tuez pas vos enfants pour cause de pauvreté. Nous vous nourrissons tout comme eux. N'approchezpas des turpitudes ouvertement, ouen cachette. Ne tuez qu'en toute justice la vie qu 'Allah a fait sacrée. Voilà ce qu'[Allah] vous a recommandé de faire; peut-être comprendrez-vous

[Al An'am (Les bestiaux)/ 151]

Le Tout-Puissant dit également: ¿Et demande à ceux de Nos messagers que Nous avons envoyés avant toi, si Nous avons institué, en dehors du Tout Miséricordieux, des divinités à adorer?

[Az-Zukhruf (L'ornement)/ 45]



#### Quatrièmement:



# Elle ne doit pas contenir de contradictions ni renfermer d'incohérences.

Allah dit: Ne méditent-ils donc pas sur le Coran? S'il provenait d'un autre qu'Allah, ils y trouveraient certes maintes contradictions)

[An-Nissâ (Les femmes)/ 82]

#### Cinquièmement:



#### Elle doit comporter ce qui préserve la croyance des gens, leur honneur, leurs biens, leurs personnes et leurs descendances,

grâce à ce qu'elle prescrit comme ordres, interdictions, mises en garde et conduite morale qui protègent ces cinq fondamentaux.



#### Sixièmement:



La religion doit être une miséricorde pour les créatures contre l'injustice vis-à-vis de leur propre personne, ou l'injustice qu'elles pourraient s'infligée les unes aux autres.

Que cette injustice se manifeste par la violation des droits, par la dictature, ou par l'égarement des petits par les grands. Allah ; le Tout-Puissant dit annonçant la miséricorde, contenue dans la Torah qu'il a révélée à Moïse (que la paix soit sur lui):

∢ Et quand la colère de Moïse se fut calmée, il prit les tablettes. Il y avait dans leur texte guide et miséricorde à l'intention de ceux qui craignent leur Seigneur,

[Al-A'raf (Le mur d'Al-A'raf)/ 154]

Le Tout-Puissant dit évoquant l'envoi de Jésus (que la paix soit sur lui):

∢ Pour en faire un signe pour l'humanité et une miséricorde [Maryam/ 21]

Le Seigneur dit au sujet du prophète Saleh:

Il dit: (ô mon peuple! Que vous en semble, si je m'appuie sur une preuve évidente émanant de mon Seigneur et s'Il m'a accordé, de Sa part, une miséricorde). [Houd, 63]

Et parlant du Qur'an, Allah dit:



Nous faisons descendre du Coran, ce qui est une guérison et une miséricorde pour les croyants

[Al Isrâ (Le voyage nocturne)/82]

#### Septièmement:



# Elle doit inclure ce qui guide à la législation d'Allah, et ce qui indique à l'être humain ce qu'Allah veut de lui, et l'informe d'où il vient et où il va?

Allah dit parlant de la Torah: «Nous avons fait descendre la Thorah dans laquelle il y a guide et lumière»

[Al Mâidah (La table servie)/ 44],

et II dit de l'Evangile: *«Et Nous lui avons donné l'évangile,* où il y a guide et lumièré»

[Al Mâidah (La table servie)/ 46]

Le Seigneur dit à propos du Saint Qur'an : *C'est Lui* qui a envoyé Son messager avec la bonne direction et la religion de la vérité.

[At-Tawbah (Le repentir)/33]

La vraie religion est la bonne direction à la législation d'Allah, qui assure la sécurité et la tranquillité de l'âme, notamment en repoussant toutes les tentations, en répondant à chaque question et en apportant une solution à chaque problème.



#### Huitièmement:

Elle doit inviter à des comportements et actions nobles tels que l'honnêteté, l'équité, la loyauté, la pudeur, la chasteté et la générosité, et en interdire les mauvais comme l'ingratitude vis-à-vis des parents, le meurtre, les turpitudes, le mensonge, l'injustice, l'oppression, la cupidité, et l'immoralité.

#### Neuvièmement:



Elle doit assurer le bonheur de ceux qui l'embrassent, Allah dit: «Ta-Ha. Nous n'avons point fait descendre sur toi le Coran pour que tu sois malheureux» [TaHa/ 1-2]

Elle doit être compatible avec la nature innée saine: ¿Telle est la nature qu'Allah a originellement donnée aux hommes [Ar-Roum (Les Romains)/ 30]

Elle doit s'accorder avec la raison saine, parce que la religion authentique est la législation d'Allah, et la raison saine est une création d'Allah et il est impossible qu'il y ait contradiction entre la législation d'Allah et Sa création.



#### Dixièmement:

Elle doit indiquer la vérité et mettre en garde contre le mensonge, guider vers la bonne direction et éloigner de l'égarement, et inviter les gens dans le droit chemin qui ne comporte ni aberration, ni tortuosité. Allah dit, parlant des djinns, que quand ils ont écouté la récitation du Coran, ils se sont dit les uns les autres: (Ô notre peuple! Nous venons d'entendre un Livre qui a été descendu après Moïse, confirmant ce qui l'a précédé. Il guide vers la vérité et vers un chemin droit). [Al Ahqaf/ 30]

## Elle ne doit donc pas les inviter à ce qui les rend malheureux:

∢Ta-Ha. Nous n'avons point fait descendre sur toi le Coran pour que tu sois malheureux≽

[TaHa/ 1-2]

## ni leur ordonner ce qui les mène à la ruine et la destruction.

Allah dit : ¿Et ne vous tuez pas vous-mêmes. Allah, en vérité, est Miséricordieux envers vous}

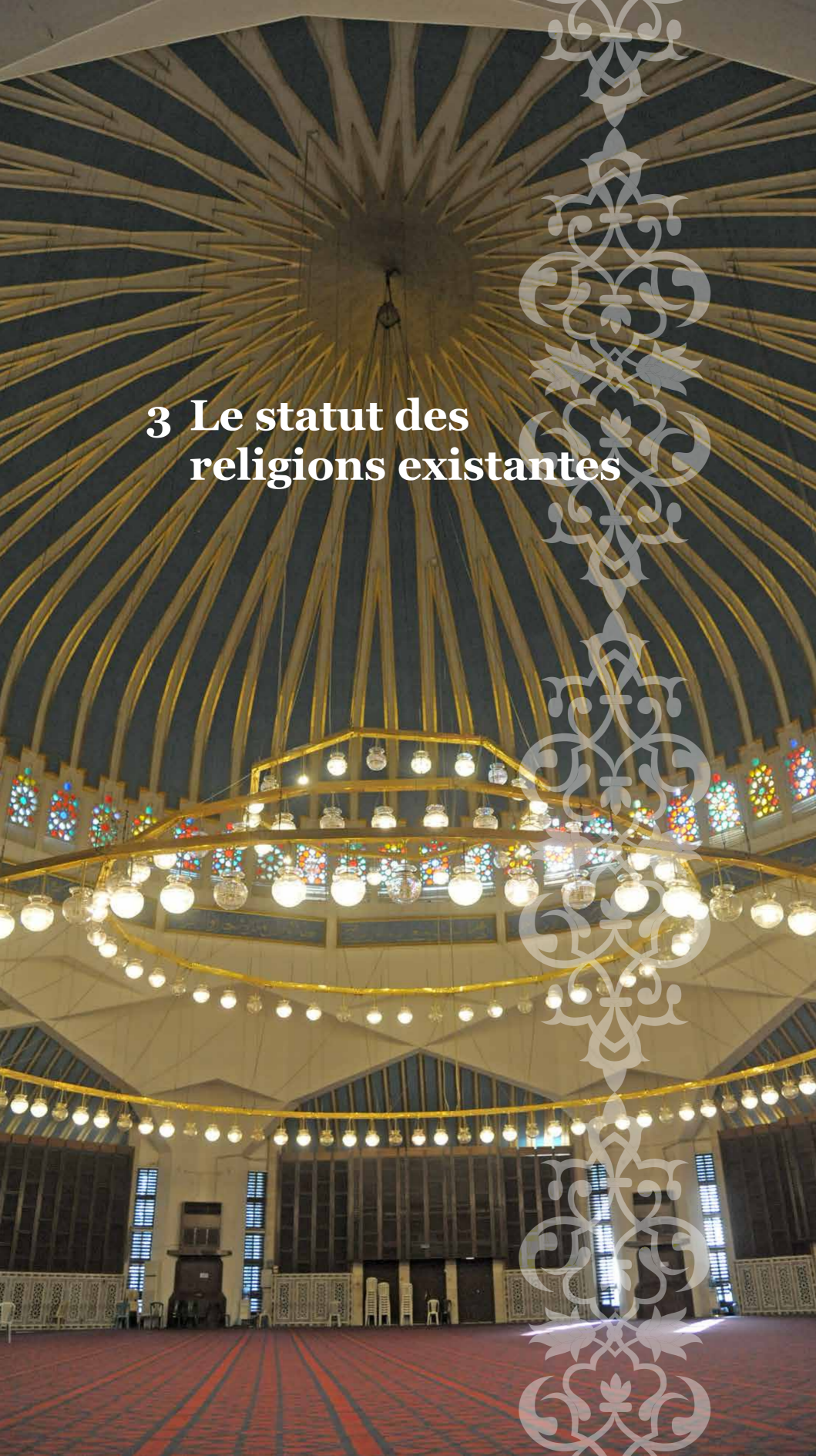
[An-Nissâ (Les femmes)/ 29.]

ni faire de discrimination entre Ses adhérents en raison de leur race, leur couleur ou leur tribu.



Allah dit: 《Ô hommes! Nous vous avons créés d'un mâle et d'une femelle, et Nous avons fait de vous des nations et des tribus, pour que vous vous entre- connaissiez. Le plus noble d'entre vous, auprès d'Allah, est le plus pieux. Allah est certes Omniscient et Grand-Connaisseur 》
[Al Hujurat (Les appartements)/ 13]

Ainsi, le critère de différenciation pris en considération dans la vraie religion doit être la crainte d'Allah. Après avoir examiné les critères qui différencient la vraie religion des fausses, et appuyé cela avec des arguments tirés du Qur'an qui indiquent que ces critères sont communs à tous les Messagers véridiques qui ont été envoyés par Allah, il est opportun d'aborder la situation des religions existantes.



es êtres humains se divisent en fonction de leur religion en deux groupes:

Un groupe composé de ceux qui ont un livre révélé de la part d'Allah, comme les juifs, les chrétiens et les musulmans. Les juifs et les chrétiens, parce qu'ils n'oeuvrent pas avec ce qui est venu dans leurs livres et en raison du fait qu'ils prennent des êtres humains comme seigneurs en dehors d'Allah et en raison de la longueur du temps, leurs livres qu'Allah révéla à leurs prophètes ont été altérés et c'est alors que leurs savants y ont insérés des textes qu'ils ont prétendu être de la part d'Allah, alors qu'en réalité, ils ne proviennent pas d'Allah; ce ne sont que des plagiats d'imposteurs et des falsifications de fanatiques.

Quant au livre des musulmans (le Coran sublime), il est le dernier en date des livres célestes révélés, celui dont on est le plus sûr. Allah s'est porté garant de sa préservation et n'a pas confié cela aux humains. Il dit:

∢En vérité c'est Nous qui avons fait descendre le Coran, et c 'est Nous qui en sommes gardien' [Al Hijr/ 9]

Il est donc gardé dans les coeurs et dans les livres, parce qu'il est le dernier livre d'Allah dans lequel II a mis la bonne direction pour cette humanité, en a fait un argument



contre eux jusqu'au jour de la Résurrection, a décrété sa pérennité, lui a préparé durant chaque époque ceux qui observent ses prescriptions et le lisent correctement, oeuvrent avec sa législation et y ajoutent foi.

Il y a un autre groupe composé de ceux qui n'ont pas reçu un livre révélé de la part d'Allah, quoiqu'ils aient parfois un livre hérité attribué au fondateur de leur religion, comme les hindous, les mages, les bouddhistes, les confucéens et les arabes avant l'envoi du prophète Mohammad (paix et salut d'Allah sur lui).

Il n'y a pas une seule nation qui n'ait une science et une oeuvre proportionnelles à ce dont ils ont besoin pour résoudre les problèmes de sa vie et ceci fait partie de la guidée générale qu'Allah a accordée à tout être humain, voire à tout animal, comme II inspire à l'animal d'aller à la recherche de sa nourriture et de l'étanchement de sa soif qui lui sont utiles et de repousser ce qui lui est préjudiciable. Allah a en effet créé en lui, l'amour de ceci, et la haine de cela.

Allah dit: 《Glorifie le nom de ton Seigneur, le Très Haut, Celui Qui a crée et agencé harmonieusement, qui a décrété et guidé》 [Al A'la (Le Très-Haut)/ 1-3]

Et Moïse dit à pharaon: «Notre Seigneur est celui qui a donné à chaque chose sa propre nature puis l'a dirigée» [TaHa/ 50]

et Al Khalil; Ibrahim (que la paix soit sur lui) a dit: «Celui qui m'a créé, et c'est Lui qui me guide» [Ach-Chouarâ (Les poètes)/ 78]



# les sciences et les oeuvres sont de deux sortes:

La première sorte est obtenue par la raison, comme les mathématiques, la médecine et l'industrie. Ces choses existent aussi bien chez les adeptes des religions que chez les autres.

La deuxième sorte est ce qui n'est connu que grâce aux informations données par les Messagers. Il n'y a donc pas moyen de les acquérir par la voie de la raison. C'est le cas de nouvelles qui nous parviennent au sujet d'Allah, de Ses noms et attributs, de ce qu'il y a dans la demeure de l'au-delà comme délice pour ceux qui Lui obéissent et comme châtiment pour ceux qui Lui désobéissent, l'explication de Sa législation, les nouvelles des Prophètes antérieurs avec leurs peuples, et bien d'autres choses. Les sciences religieuses possèdent aussi leurs arguments rationnels, et les Messagers ont guidé les hommes et les ont orientées en sorte que la raison y conduise. C'est donc à la fois rationnel et religio-légal.

Les grandes religions, leurs écrits antiques et leurs législations anciennes sont devenus la proie de saboteurs et d'imposteurs, le jouet de falsificateurs et d'hypocrites, et la cible d'incidents sanglants et de calamités, au point qu'ils ont perdu leur esprit et leur forme. Si leurs premiers adeptes et leurs prophètes et Messagers ressuscitaient, ils les nieraient et les ignoreraient à coup sûr.



Le Judaïsme est devenu un ensemble de rites et de traditions ne comportant aucun esprit ni aucune vie. Il est -en dépit de cela- une religion ethnique spécifique à un peuple précis et une race bien déterminée. Il ne porte pas un message destiné à l'univers, ni un appel destiné aux nations, ni une miséricorde destinée à l'humanité.

Cette religion a été atteinte dans sa croyance originelle qui constituait son emblème au sein des religions et des nations et dans laquelle se trouvait le secret de sa noblesse, il s'agit de la croyance monothéiste qu'Abraham recommanda à ses fils ainsi que Jacob. Les juifs ont en effet adopté beaucoup de croyances des peuples corrompus qu'ils ont côtoyés ou sont entrés sous leur domination. Tout ceci est reconnu par les historiens juifs impartiaux, dans l'encyclopédie juive, il est dit que «la colère des prophètes et leur courroux contre l'adoration des idoles montrent que l'adoration des idoles et des fausses divinités avaient infiltré les coeurs des israélites; ils avaient accepté des croyances polythéistes. Le Talmud aussi témoigne que l'idolâtrie constituait une attirance spéciale pour les juifs"

Quant au Christianisme, il a été éprouvé par la falsification des fanatiques, les interprétations erronées des ignorants, et le paganisme des Romains christianisés, depuis son premier siècle, et c'est alors que les grands enseignements du Messie ont été ensevelis en dessous et la lumière du monothéisme et du culte exclusif d'Allah a disparu sous ce nuage épais.

Un écrivain chrétien parle de la manière dont la trinité a envahi la société chrétienne, depuis la fin du quatrième siècle de l'ère chrétienne en disant: "La pénétration de la croyance selon laquelle le Dieu unique est composé de trois hypostases dans le monde chrétien et sa pensée, depuis le dernier quart du quatrième siècle, est demeurée la croyance officielle adoptée dans tous les coins du monde chrétien, le voile n'a été levé sur le progrès de la croyance en la trinité et son secret que durant la deuxième moitié du dix-neuvième siècle apr. J.C."

Un historien chrétien contemporain dit dans son livre "Histoire du christianisme à la lumière de la science contemporaine » qui parle de l'apparition de l'idolâtrie dans la société chrétienne sous divers aspects et diverses couleurs, de même que la tentation des chrétiens dans l'emprunt des rites, des habitudes, des fêtes et des héros païens des nations et croyances ancrées dans le polythéisme, au nom de l'imitation, de l'admiration ou de l'ignorance. Il dit: "Le paganisme a pris fin, mais n'a pas été complètement détruit. Au contraire, il a pénétré les âmes et tout s'y poursuit au nom du christianisme et sous son couvert. Ceux qui ont abandonné leurs divinités et leurs héros et s'en sont débarrassés ont pris un de leurs martyrs et l'ont désigné avec les attributs des divinités, puis ont érigé sa statue. C'est ainsi que ce polythéisme et cette adoration des idoles s'est transposée en adoration de ces martyrs locaux, et ce siècle n'a pas pris fin avant que ne se soit répandue parmi eux l'adoration des martyrs et des saints et que se soit constituée une nouvelle croyance, celle qui affirme que les saints portent les attributs de la divinité, et ces saints sont devenus des créatures intermédiaires entre Allah et l'être humain. Les noms des fêtes païennes ont été changés avec de nouveaux noms, au point qu'en l'an 400 apr. J.C, l'ancienne fête du soleil a été transformée en fête de la nativité du christ"

Le paganisme a atteint des proportions inquiétantes au sixième siècle apr. J.C et le nombre de divinités au cours de ce siècle atteignit 330 millions. Tout ce qui est merveilleux, tout ce qui est gigantesque et tout ce qui est utile était devenu une divinité adorée. La sculpture des statues à cette époque était nettement à son apogèe.

Il ne fait pas de doute que l'idolâtrie était répandue dans le monde entier de cette époque. En effet, le monde entier, de l'Océan Atlantique à l'Océan Pacifique étaient noyé dans le paganisme. On aurait dit que le Christianisme, les religions sémitiques, le Bouddhisme et le Hindouisme rivalisaient dans la glorification des idoles et leur sanctification.

Telle est la situation des croyances; quant aux pays civilisés dans lesquels de grands gouvernements se sont établis et où beaucoup de sciences se sont répandues et qui sont le berceau de la civilisation, des industries et

de la littérature, ceux sont des pays dans lesquels les religions ont été oblitérées et ont perdu leur originalité et leur puissance, Il y a un manque de réformateurs, les enseignants de la religion sont absents et l'athéisme a été proclamé, la corruption s'y est amplifiée, les normes sont bouleversées, l'être humain s'y est ravalé. Pour cela, les suicides sont nombreux, les liens de familles sont coupés, les cabinets médicaux des psychiatres sont pleins de malades, le marché des charlatans s'y est développé, l'homme y a essayé toutes sortes de plaisir, et a suivi toutes sortes de croyance innovée, dans le souci d'étancher son esprit, rendre heureuse son âme et tranquilliser son coeur. Ces plaisirs n'ont pas réussi, ainsi que ces croyances religieuses et ces théories à concrétiser cela. Il continue dans cette misère psychologique et ce châtiment spirituel, jusqu'à ce qu'il entre en contact avec son Créateur, L'adore conformément à Sa voie qu'il a agréée pour Lui-même et ordonnée à Ses messagers.

Allah dit, parlant de la situation de celui qui se détourne de son Seigneur et cherche la bonne direction ailleurs qu'auprès de Lui:

∢Et quiconque se détourne de Mon Rappel, mènera certes, une vie pleine de gêne, et le Jour de la Résurrection Nous l'amènerons aveugle au rassemblement

[Ta-Ha/ 124]

Allah dit ailleurs, parlant de la sécurité des croyants et de leur bonheur dans cette vie présente:



《Ceux qui ont cru et n'ont point troublé la pureté de leur foi par quelque iniquité (association), ceux-là ont la sécurité; et ce sont eux les bien-guidés》

[Al An'am (Les bestiaux)/82]

Il dit également: ¿Et quant aux bienheureux, ils seront au Paradis, pour y demeurer éternellement tant que dureront les deux et la terre - à moins que ton Seigneur n'en décide autrement - c'est là un don qui n'est jamais interrompu [Houd/ 108]

Si l'on appliquait à ces religions -en dehors de l'islamles critères de la religion cités précédemment, nous trouverions qu'elles ont perdu beaucoup de ces éléments, comme cela est évident à travers cette présentation succincte de ces religions. La plus grande brèche dans ces religions, c'est l'atteinte à l'unicité d'Allah; leurs adeptes ont associé à Allah d'autres divinités. De même, ces religions corrompues n'offrent pas aux gens, une législation adéquate pour tous les temps et en tout lieu, qui protège la croyance religieuse des gens, leur honneur, leur descendance, leurs richesses et leurs vies, ni les guide et les oriente vers la législation d'Allah qu'il a prescrite, ni offre à ses adeptes la tranquillité et le bonheur, en raison des contradictions et des incohérences qu'elles comportent.

Quant à l'islam, nous évoquerons dans les prochains chapitres, ce qui prouve qu'elle est la vraie religion d'Allah restante, celle qu'Allah a agréée pour Lui- même et agréée pour l'humanité.

A la fin de ce passage, il est opportun que nous connaissions la quintessence de la prophétie, les signes de la prophétie et son besoin auprès de l'humanité, et d'exposer les fondements de l'appel des Messagers et l'essence du Message ultime et étenel.

## Questions:



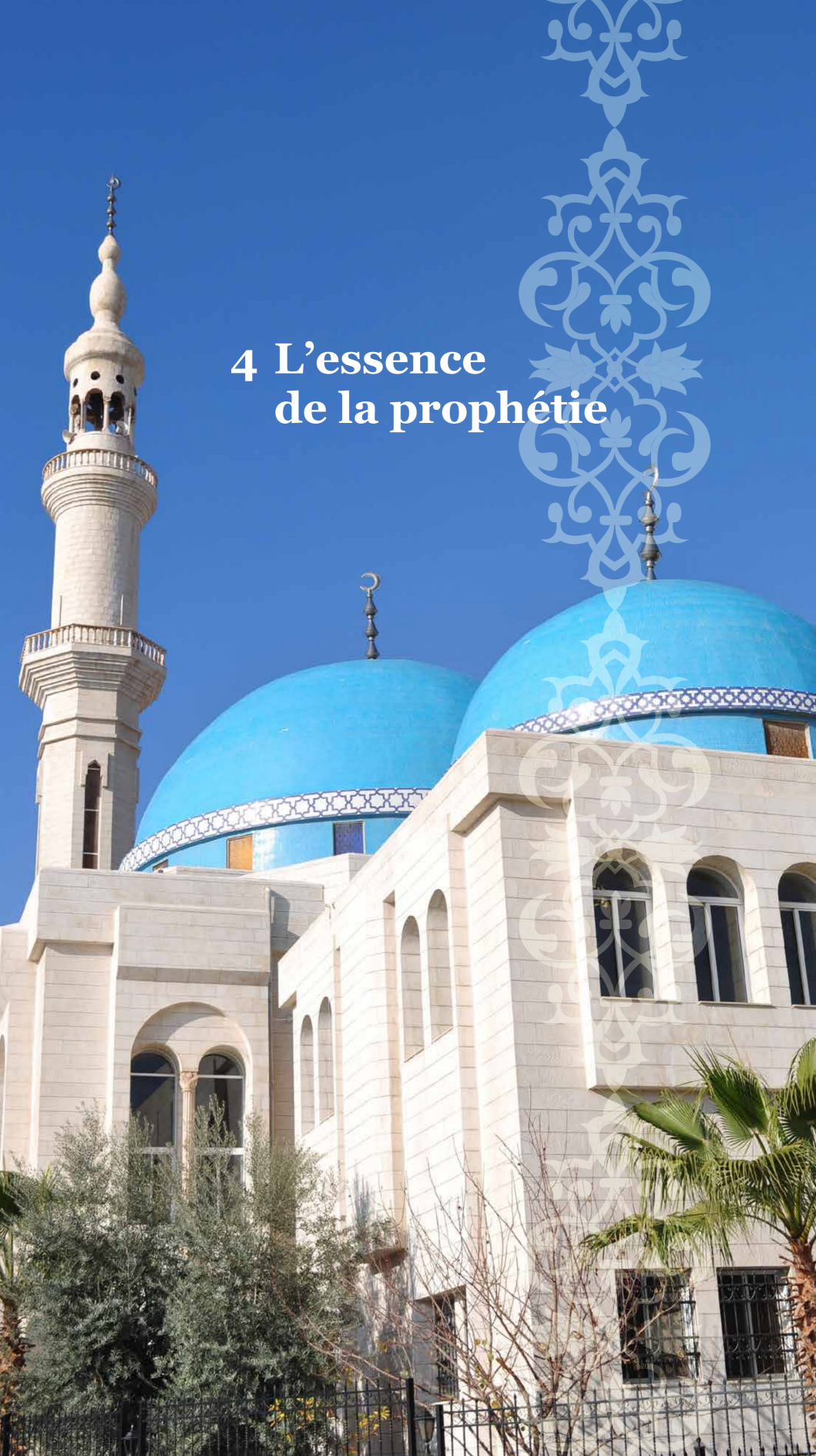
Comment peut-on atteindre le parchèvement du savoir?

Quelles sont les lignes directrices de la vraie religion?





Les grandes religions sont devenues la proie d'imposteurs et le jouet de falsificateurs. Expliquer.



a chose la plus importante que l'individu doit savoir dans cette vie, c'est la connaissance de son Seigneur qui l'a créé à partir du néant et l'a comblé de bienfaits; et le but ultime pour lequel Allah a créé toutes ces créatures c'est qu'il soit adoré Lui seul.

Toutefois, comment l'individu va-t-il véritablement connaître son Seigneur? Comment connaîtra-t-il ce qui lui incombe comme droits et devoirs et comment adorer son Seigneur? L'être humain trouve celui qui l'aide face aux tragédies de la vie, accomplit ses besoins comme le traitement des maladies, l'offre de médicaments, le coup de main pour bâtir un logement, etc. Cependant, il ne trouvera jamais parmi les gens, celui qui Lui définira son Seigneur et lui expliquera comment adorer son Seigneur, parce que la raison humaine ne peut pas connaître de manière autonome ce qu'Allah veut d'elle. En effet, la raison humaine est tellement faible qu'elle ne parvient pas à connaître ce que veut un autre être humain comme lui, avant que ce dernier n'ait clairement exprimé ses désirs, que dire alors de ce qu'Allah veut! Et aussi parce que cette mission se limite aux Messagers et Prophètes qu'Allah a choisis pour transmettre le message et à ceux venus après eux, parmi les imams (les savants); héritiers des Prophètes, qui suivent leur voie, marchent sur leurs traces et transmettent leur message. Il n'est pas possible pour les êtres humains normaux de recevoir ces informations directement d'Allah. Allah dit: «Il n'a pas été donné à un mortel qu 'Allah lui parle autrement que par révélation, ou de derrière un voile, ou qu'Il [lui] envoie un Messager qui révèle, par Sa permission, ce qu'Il [Allah] veut. Il est Sublime et Sage) [Ach-Choura (La consultation)/ 51]

Il faut donc nécessairement un intermédiaire et un émissaire qui transmet de la part d'Allah Sa législation à Ses serviteurs. Ces émissaires et intermédiaires sont les Messagers et Prophètes. Ainsi, l'ange porte le message d'Allah au Prophète, et le Messager le transmet aux gens. L'ange ne porte pas les messages aux gens directement, car le monde des anges diffère du monde des humains dans sa nature. Allah dit: «Allah choisit des Messagers parmi les Anges et parmi les hommes [Al Hadj (Le Pèlerinage) / 75]

La sagesse d'Allah a voulu que le Messager soit d'une même nature que les destinataires du message, afin qu'ils apprennent auprès de lui, comprennent bien ce qu'il dit, car ils sont capable de lui parler et de dialoguer avec lui. Si le Messager était un ange, les hommes seraient incapables de se tenir en face de lui.

Allah dit:∢Et ils disent: ∢Pourquoi n'a-t-on pas fait descendre sur lui (Mohammad) un Ange? "Si Nous avions fait descendre un Ange, c'eût été, sûrement affaire faite; puis on ne leur eût point donné de délai. Si Nous avions désigné un Ange [comme Prophète], Nous aurions fait



de lui un homme et Nous leur aurions causé la même confusion que celle dans laquelle ils sont;

[Al An'am (Les bestiaux)/ 8-9]

Allah dit également: ¿Et Nous n'avons envoyé avant toi que des Messagers qui mangeaient de la nourriture et circulaient dans les marchés, Et ceux qui n'espèrent pas Nous rencontrer disent: "Si seulement on avait fait descendre sur nous des Anges ou si nous pouvions voir notre Seigneur! " En effet, ils se sont enflés d'orgueil en eux-mêmes, et ont dépassé les limites de l'arrogance) [Al Furqane (Le discernement)/ 20-21]

Allah dit ailleurs: «Nous n'avons envoyé, avant toi, que des hommes auxquels Nous avons fait des révélations» [An-Nahl (Les abeilles)/ 43]

"Et Nous n'avons envoyé de Messager qu'avec la langue de son peuple, afin de les éclairer» [Ibrahim/ 4]

Ces Messagers et Prophètes se caractérisent par la plénitude de leur raison, une nature innée saine, la sincérité dans la parole et l'action, la loyauté dans la transmission de ce qui leur est confié, l'infaillibilité et la protection contre tout ce qui altère la réputation de l'être humain, l'exemption de tout ce que l'oeil considère repoussant. Allah a purifié leurs âmes et leurs comportements; aussi, ils sont les meilleurs hommes du point de vue de leur moralité, les plus purs dans leurs âmes et les plus généreux.



Allah leur a accordé tous les caractères nobles et les meilleures qualités, comme par exemple la longanimité et la science, la tolérance, la générosité et la bonté, le courage et l'équité... au point qu'ils se sont distingués parmi leur peuples par ce comportement. Voici ce que dit le peuple du prophète Salih à ce dernier, comme nous l'a rapporté Allah:

(Ils dirent: "ô Salih, tu étais auparavant un espoir pour nous. Nous interdirais-tu d'adorer ce qu'adoraient nos ancêtres?)

[Houd/ 62]

Le peuple de Chouaib lui dit: ¿Est-ce que ta prière te demande de nous faire abandonner ce qu'adoraient nos ancêtres, ou de ne plus faire de nos biens ce que nous voulons? Est-ce toi l'indulgent, le droit? ¡
[Houd/87]

Mohammad (paix et salut d'Allah sur lui) était célèbre dans sa communauté avec le surnom de « Al Amin » (le digne de confiance/ l'honnête) avant que ne lui soit révélé le message et son Seigneur le décrivit avec ces mots: *{Et tu es certes, d'une moralité éminente}* 

[Al Qalam (La Plume)/4]

Aussi, Allah les a choisis et élus pour qu'ils transmettent le message et s'acquittent du dépôt confié à eux. Allah dit: 《Allah sait mieux où placer Son message》

[Al An'am (Les bestiaux)/ 124]

(Certes, Allah a élu Adam, Noé, la famille d'Abraham et la famille d'îmran au-dessus de tout le monde)

[Al Imran (La famille d'Imran)/33]



Malgré ces attributs sublimes avec lesquels Allah a fait la description de ces Messagers et Prophètes, et malgré les nobles épithètes avec lesquels ils étaient célèbres, ceux-ci restent tout de même des êtres humains et il leur arrive ce qui arrive à tous les autres êtres humains; c'est ainsi qu'ils ont faim, sont éprouvés par la maladie, dorment, mangent, épousent des femmes et meurent.

Allah dit: *(En vérité tu mourras et ils mourront eux aussi)*[Az-Zumar (Les groupes)/30]

∢Et Nous avons certes envoyé avant toi des Messagers,
et leur avons donné des épouses et des descendants⟩

[Ar-Ra'ad (Le Tonnerre)/ 38]

Il se peut même qu'ils soient persécutés et tués ou bannis de leurs pays; Allah dit:

∢Et rappelle-toi le moment où les mécréants complotaient contre toi pour t'emprisonner ou t'assassiner ou te bannir. Ils complotèrent, mais Allah a fait échouer leur complot, et Allah est le meilleur en stratagèmes}

[Al-Anfal (Le butin)/30]

Toutefois, la fin heureuse, le triomphe et le pouvoir leur appartient dans la vie présente et dans l'au-delà:

∢Allah soutient, certes, ceux qui soutiennent (Sa Religion) [Al Hadj (Le pèlerinage)/ 40]

#### Allah a prescrit:

Assurément, Je triompherai, moi ainsi que Mes Messagers En vérité Allah est Fort et Puissant

[Al Moujadalah (La discussion)/ 21]





uisque la prophétie est une voie conduisant à la connaissance de la plus noble des sciences et la pratique des actes les plus nobles et les plus sublimes, Allah a, par miséricorde, accordé à ces Prophètes des signes qui les désignent, grâce auxquels les gens les retrouvent, par lesquels ils les reconnaissent, - tout individu qui prétend quelque chose laisse apparaître sur lui des indices et des situations qui démontrent sa sincérité s'il est sincère, et dévoilent son mensonge si c'est un menteur. Ces signes sont nombreux, citons parmi les plus importants, ce qui suit:

Le Messager doit appeler à l'adoration d'Allah seul et l'abandon de l'adoration de toute autre chose en dehors de Lui, car c'est cela le but ultime de la création des créatures par Allah.

Il doit appeler les gens à croire en lui, le considérer comme véridique et oeuvrer avec son message; Allah a ordonné à Son prophète Mohammad (paix et salut d'Allah sur lui) de dire:

¿Ô hommes! Je suis pour vous tous le Messager d'Allah"

[Al A'raf (Le mur d'A'raf)/158]



Allah le soutient avec diverses preuves parmi les preuves de la prophétie. Parmi ces preuves, il y a les miracles qu'apporte le Prophète et que son peuple ne peut ni remettre en question, ni apporter un miracle similaire. Citons comme exemple le miracle de Moïse, lorsque son bâton se transforma en serpent, le miracle de Jésus, lorsqu'il guérissait l'aveugle-né et le lépreux par la permission d'Allah et le miracle de Mohammad (paix et salut d'Allah sur lui) qui est le Coran Sublime, bien qu'il soit un illettré ne sachant ni lire, ni écrire, et bien d'autres miracles des Prophètes. Parmi ces preuves, il y a: La vérité claire et nette qu'apportent les Prophètes et Messagers et que leurs adversaires ne peuvent contredire ou nier.

Au contraire, ces adversaires savent que ce qu'ont apporté les Prophètes c'est la vérité qui ne peut être contredite.

Parmi ces preuves, il y a la plénitude du statut qu'Allah a accordé spécifiquement à Ses Prophètes, ainsi que les bons traits de caractères, les moeurs nobles et la bonne moralité. Il y a également parmi ces preuves, la victoire qu'Allah lui accorde sur ses adversaires et le triomphe de ce à quoi il appelle comme le déluge subi par le peuple de Noé, la noyade de Pharaon, le châtiment du peuple de Lot, le triomphe de Mohammad (paix et salut d'Allah sur lui) sur ses ennemis et la propagation de sa religion.



Son appel doit être conforme dans ses fondements avec les fondements auxquels ont appelé les Messagers et Prophètes.

Il ne doit pas appeler les gens à l'adorer personnellement, ou à lui vouer quelque adoration quoi que ce soit, ni appeler à révérer sa tribu ou son clan. Allah a demandé à Son

Prophète Mohammad (paix et salut d'Allah sur lui) de dire aux gens: ¿Dis-leur; "Je ne vous dis pas que je détiens les trésors d'Allah, ni que je connais l'inconnaissable, et je ne vous dis pas que je suis un ange. Je ne fais que suivre ce qui m'est révélé

[Al An'am (Les bestiaux]/ 50]

Il ne doit pas demander aux gens un profit parmi les profits de ce monde en contrepartie de son appel. Allah dit, parlant de Ses Prophètes; Noé, Houd, Salih, Lot, et Chouaib, qu'ils ont dit à leur peuple: ¿Et je ne vous demande pas de salaire pour cela; mon salaire n'incombe qu'au Seigneur de l'univers

[Ach-Chouarâ (Les poètes)/ 109,127,145,164,180]

Et Mohammad (paix et salut d'Allah sur lui) dit à son peuple: ¿Dis; Pour cela, je ne vous demande aucun salaire; et je ne suis pas un imposteur [Sâd/ 36]





es Prophètes sont les envoyés d'Allah à Ses serviteurs et ont eu pour mission de leur transmettre Ses ordres, leur annoncer la bonne nouvelle de ce qu'Allah a préparé pour eux comme délices s'ils obéissent à Ses ordres, les mettre en garde contre le châtiment permanent s'ils transgressent Ses interdictions, leur conter les nouvelles des nations antérieures et ce qui leur est arrivé comme châtiment et supplice dans ce monde à cause de la violation de ce qui leur avait été ordonné.

En effet, les gens se laissent aller a leurs passions, la sagesse extrême d'Allah commandait donc qu'il envoie parmi eux de temps à autres des messagers qui leur rappellent les ordres d'Allah, les mettent en garde contre la désobéissance et le péché, leur fasse des prêches et leur évoquent les nouvelles des nations.

Cheikh Al Islam Ibn Taïmiya (qu'Allah lui accorde la miséricorde) a dit que le message est indispensable pour la reforme de l'individu dans sa vie présente et future. De la même manière qu'il n'y a de bénéfice pour lui dans l'au-delà qu'en suivant le message. L'être humain est donc dans la nécessité impérieuse de la législation divine, car il est entre deux mouvements: un mouvement par lequel il acquiert ce qui lui est utile et un mouvement par lequel il repousse ce qui lui est

nuisible; et la législation est la lumière qui éclaircit ce qui lui est utile et profitable et ce qui lui est nuisible et néfaste. C'est la lumière d'Allah sur Sa terre, Son équité entre Ses serviteurs, et Sa forteresse dans laquelle quiconque pénètre est en sécurité.

On n'entend pas par législation la distinction entre ce qui est profitable et ce qui est nuisible par les sens, car cela se vérifie même chez les animaux. Ici il s'agit plutôt de la distinction entre les actes qui sont préjudiciables à leurs auteurs dans leur vie présente et dans l'au-delà et les actes qui lui profitent dans la vie présente et celle de l'au-delà, comme le profit de la foi, du monothéisme, de l'équité, de la charité, de la bienfaisance, de la loyauté, de la chasteté, du courage, de la science, de la patience, de la recommandation du bien et de l'interdiction du mal, de l'entretien du lien de parenté, de la piété filiale, de la bonté envers les voisins, du respect des droits d'autrui, du fait de vouer sincèrement ses oeuvres à Allah, de la confiance en Allah, du fait d'ajouter foi en toutes les nouvelles données par Ses Messagers, et bien d'autres choses qui constituent un profit et un bien pour l'individu dans sa vie présente et dans l'au-delà.

N'eût été le Message céleste, la raison ne pouvait connaître de manière autonome, les détails des profits et des préjudices dans la vie.



Parmi les plus importants bienfaits d'Allah sur Ses serviteurs et Ses plus nobles grâces sur eux, il y a le fait de leur avoir envoyé Ses Messagers, de leur avoir révélé Ses livres et de leur avoir indiqué sa voie droite, sinon, ils seraient au rang des bêtes sauvages et parfois pires que ces dernières. Ceux qui acceptent le message d'Allah et s'y tiennent font partie des meilleures créatures, quant à ceux qui le rejettent et le transgressent, ils font partie des pires créatures.

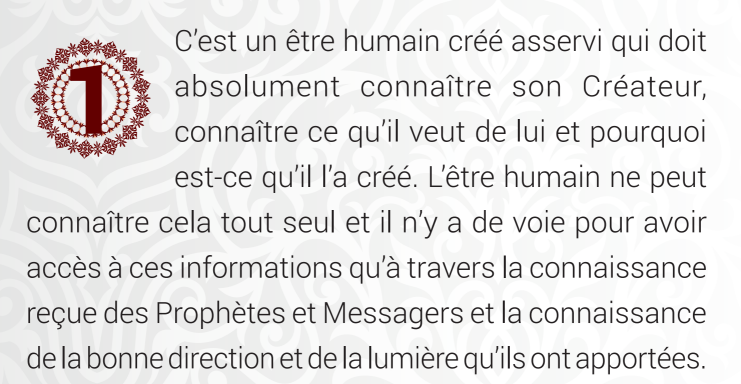
Le besoin aux Messagers n'est pas comme le besoin de l'être humain à sa vie, ni comme le besoin de l'œil à la lumière et celui de l'organisme à la nourriture; ce besoin est encore plus important que tout cela, il est plus intense que tout ce qu'on estime et tout ce qu'on peut imaginer. En effet, les Messagers -que la paix et le salut soient sur eux- sont les intermédiaires entre Allah et Ses créatures en ce qui concerne Ses ordres et Ses interdictions; ils sont des émissaires entre Lui et Ses serviteurs.

Le sceau de ces Prophètes, leur maître et le plus noble d'entre eux auprès de son Seigneur est Mohammad (paix et salut d'Allah sur lui). Allah l'a envoyé en tant que miséricorde pour l'univers, Il a prescrit à Ses serviteurs de lui obéir, de l'aimer, de le respecter, de le secourir, de respecter ses droits, et a reçu des promesses et des engagements d'avoir foi en lui et de le suivre

de la part de tous les Prophètes et Messagers, et leur a ordonner de prendre ce même engagement de ceux qui les suivent parmi les croyants. II l'a envoyé avant l'heure du Jugement Dernier en tant qu'annonciateur et avertisseur, appelant (les gens) à Allah, par Sa permission, comme une lampe éclairante. Il est le dernier des Messagers, le guide de l'égarement, Allah a ouvert avec son message des yeux aveugles, des oreilles sourdes, des coeurs fermés, aussi, la terre s'est illuminée par son message après avoir été obscure, les coeurs se sont conciliés après leur dispersion. Par lui, il a redressé la religion, a expliqué la voie blanche [la bonne voie], l'a envoyé après une interruption des Messagers et une disparition des livres révélés, après que les législations aient subi des modifications, que chaque peuple se soit appuyé sur ses idées ténébreuses. Allah a, alors, à travers lui, guidé les hommes, a, par lui, fait sorti les gens des ténèbres à la lumière. Aussi, celui qui suit sa bonne voie est dans la bonne voie, quant à celui qui s'écarte de sa voie, il s'égare et outrepasse les limites. Que la prière d'Allah et le salut soient sur tous les Messagers et Prophètes.

Nous pouvons résumer le besoin du message céleste pour l'homme dans les points suivants:





L'être humain est constitué d'un corps et d'un esprit. L'aliment du corps c'est ce qu'on peut obtenir comme nourriture et boisson. Quant à l'aliment de l'esprit, il lui est prescrit par Celui qui l'a créé, c'est la religion vraie et les bonnes oeuvres. Or, les Prophètes et Messagers ont apporté la religion vraie et ont guidé aux bonnes oeuvres.

L'être humain est par nature religieux, il lui faut nécessairement une religion qu'il pratique et cette religion doit être vraie. Or il n'y a de voie pour parvenir à la religion vraie qu'à travers la foi aux Prophètes et Messagers et la foi en ce qu'ils ont apporté comme message.

Il a besoin de connaître la voie qui le mène à la satisfaction d'Allah dans la vie présente et au Paradis et ses délices dans l'au-delà. Or, seuls les Prophètes et Messagers orientent et guident dans cette voie.

L'être humain est faible et beaucoup d'ennemis se tiennent en embuscade

autour de lui; qu'il s'agisse d'un démon qui veut l'égarer, d'un mauvais compagnon qui agrémente à ses yeux ce qui est mauvais ou de l'âme qui est très incitatrice au mal. pour cela, il a besoin de ce avec quoi il va se protéger contre les stratagèmes de ses ennemis, or, les Prophètes et Messagers ont indiqué et clairement expliqué tout cela.



L'être humain est une espèce sociale par nature, sa rencontre avec l'autre et leur cohabitation nécessitent une législation afin que les gens observent la justice et

l'équité -sinon leur vie serait semblable à celle de la jungle- et cette législation doit préserver les droits de chacun sans excès, ni négligence et seuls les Prophètes et Messagers apportent la législation complète.



Il a besoin de connaître ce qui lui procure la tranquillité et la sécurité ainsi que la paix intérieure et mène aux causes du bonheur véritable, et c'est ce à quoi guident les

Prophètes et Messagers.

## Questions:



Allah; L'Exalté a élu, parmi les hommes, des Prophètes et des Messagers qui se caractérisent par des attributs sublimes. Expliquer et justifier pourquoi ils n'ont pas été choisis parmi les anges?



Quelles sont les signes preuves de la prophétie?



Quelle est la mission principale des Prophètes et des Messagers?



bn Al-Qayyim a dit: «Si vous méditez la sagesse magnifique contenue dans cette religion de droiture, cette croyance saine, cette législation dont les mots ne sauraient exprimer la perfection et dont aucun épithète ne saurait décrire la beauté, et les cerveaux doués d'intelligence, même réunis et promus au degré du plus intelligent des hommes, ne peuvent rien suggérer au dessus de cette législation. Pour les cerveaux parfaits et distingués seul leur suffit de reconnaître sa beauté, témoigner de son mérite et avoir la conviction qu'aucune législation n'est meilleure ni plus illustre ni plus noble que celle révélée à Mohammad (paix et salut d'Allah sur lui). Si le Messager n'avait pas apporté de preuves, celle-ci serait une preuve suffisante pour témoigner qu'elle vient d'Allah. Tout cela témoigne de la science et de la sagesse parfaite, de la miséricorde, la charité et la bienfaisance totale. Il témoigne aussi du plus grand bienfait qu'Allah a fait à Ses serviteurs que de les avoir guidés vers cette religion. Allah le Très-haut dit:

(Allah a très certainement fait une faveur aux croyants lorsqu'il leur a envoyé un messager de parmi eux-mêmes, qui leur récite Ses versets, les purifie et leur enseigne le Livre et la Sagesse, bien qu'ils fussent auparavant dans un égarement évident)

[Al-Imrân (la famille d'Imrane)/ 164]



Présentant et rappelant ses bienfaits à ses serviteurs, et les invitant à Le remercier pour Ses bienfaits, Allah dit: (Aujourd'hui, J'ai parachevé pour vous votre religion, et accompli sur vous Mon bienfait)

[Al-Mâida (La table servie)/3]

Relève du remerciement à Allah pour nous avoir guidé à cette religion, le fait de rappeler quelques qualités de l'islam, de ce fait nous disons que:



#### C'est la religion d'Allah:

C'est la religion qu'Allah a agrée pour Luimême. Il a envoyé ses Messagers porteurs de ce message, et a recommandé à ses créatures de suivre cette religion pour l'adorer, étant donné que le Créateur n'est pas comparable à ses créatures, de la même façon Sa religion qu'est l'islam n'est pas comparable aux lois des créatures et leurs religions.

Comme le Seigneur a les qualités absolues, de la même façon Sa religion est d'une perfection absolue de part ses lois qui regroupe tous ce qui revient au Créateur comme droits, les devoirs des serviteurs envers Lui, et les droits et devoirs des créatures les uns envers les autres.

«Certes, la religion acceptée d'Allah, c'est l'Islam.»
[Al Imran (La Famille d'Imran)/19]





#### Sa globalité:

Parmi les plus illustres qualités de l'islam, le fait d'englober toute chose. Allah le Très-haut dit: *(Nous n'avons rien omis (d'écrire) dans le Livre)* 

[Al-An'am (Les bestiaux)/38]

Cette religion englobe tous ce qui a un rapport au Créateur, parlant de Ses noms et attributs, et Ses droits. Elle englobe aussi tout ce qui est en rapport aux créatures, tels que les législations, les obligations, les qualités morales, le comportement envers autrui. Notons aussi qu'elle renferme des informations sur les premières et dernières générations, les anges, les Prophètes et les Messagers.

Elle a parlé du ciel, de la terre, des astres, des étoiles, des mers, des arbres et de l'Univers. Elle a présenté la cause de la création, son but, et le terme de vie des créatures, elle a également parlé du Paradis et le sort réservé aux croyants, et de l'Enfer et le sort des mécréants.



## IL met la créature en contact direct avec son Créateur.

Les fausses religions et les sectes ont la particularité de mettre l'homme en contact d'un autre homme exposé à la mort, la faiblesse, l'impuissance



et la maladie, et parfois même elle lie l'homme à une personne morte depuis de centaines d'années et devenue ossements et poussière. La religion islamique a sa particularité de mettre l'homme en contact direct avec son Créateur, sans l'intermédiaire d'un prêtre ou d'un saint. Il s'agit d'un contact direct entre le Créateur et la créature, contact mettant l'esprit en liaison avec le Seigneur trouvant alors la lumière, et la guidé.



#### La considération des intérêts de ce bas monde et de l'au-delà:

La chari'a (la législation islamique) est bâtie sur la considération des intérêts de ce bas monde et de l'au-delà, et la perfection des vertus morales. Concernant les intérêts de l'au-delà, cette religion a clairement présenté ses aspects et n'en a rien négligé, elle a, au contraire, apporté des détails et l'a clarifié afin que personne ne puisse l'ignorer. Elle a fait bonne annonce de ses délices et a mit en garde contre son châtiment.

Quant aux intérêts mondains, Allah a légiféré ce qui protège l'homme, sa religion, son âme, sa richesse, sa généalogie, son honneur et son esprit.

Quant aux vertus morales, Allah les a ordonné dans leur dimension apparente et cachée, Il a interdit l'immoralité et les bassesses.

Quant à la pureté intérieure, elle consiste à se débarrasser

des habitudes blâmables comme le mensonge, la perversité, la colère, la jalousie, l'égoïsme, l'avilissement de soi, l'amour de ce bas monde, l'orgueil, l'arrogance, l'hypocrisie...etc

Elle recommande les qualités louables comme le bon comportement, la bonne compagnie avec les autres, la bienfaisance, la justice, l'humilité, la vérité, la noblesse, la générosité, la confiance en Allah, la sincérité, la crainte d'Allah, l'endurance, le remerciement des bienfaits...etc

# La simplicité:

La simplicité est une des particularités caractéristiques de cette religion, chacun de ses rituels renferme de la facilité, chacun de ses actes d'adorations est simple, Allah le Très-haut dit:

∢Il ne vous a imposé aucune gêne dans la religion [Al-Haj (Le pèlerinage)/ 78]

Toute personne voulant embrasser l'islam n'a pas besoin de l'intermédiaire d'un être humain, ni de jeter un regard sur son passé, au contraire ce qu'on exige de lui c'est de se purifier, se débarrasser des saletés, et attester qu'il n'y a point de divinité digne d'adoration en dehors d'Allah, et que Mohammad est le messager d'Allah. On exige de lui de croire fermement au sens de ces deux témoignages, et oeuvrer conformément à leur contenu.

### La justice:

La législation islamique est la loi d'Allah l'Unique, le Créateur de toute chose. Blanc comme Noir, mâle comme femelle, ils sont tous égaux devant Son jugement, Sa justice et Sa miséricorde, tous sont égaux devant la loi divine, il n'y a de distinction entre eux que par la piété.

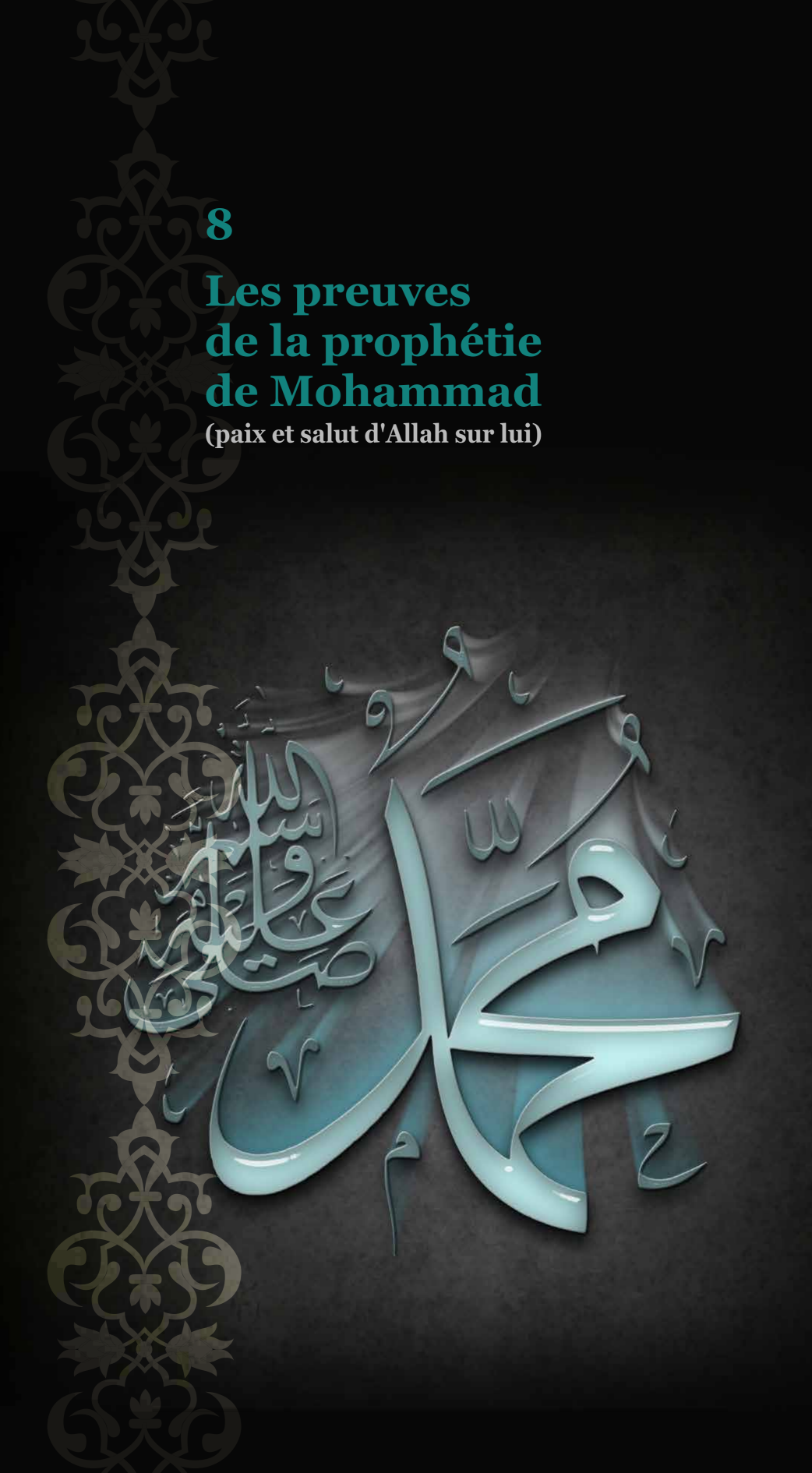
# L'ordonnance du convenable et l'interdiction du blâmable:

Cette religion renferme une noble distinction et une marque particulière, et cette distinction est l'ordonnance du convenable et l'interdiction du blâmable. Elle est donc obligatoire à tout musulman homme comme femme, majeur, jouissant de ses facultés mentales, ayant la possibilité d'ordonner et d'interdire et ce à la limite de ses capacités, et selon les niveaux d'ordonnance et d'interdiction. Cette affaire comme nous le découvrons est une obligation pour chaque individu et à la limite de ses capacités, alors que beaucoup de régimes se ventent d'avoir donné l'occasion aux partis d'opposition de contrôler les affaires du gouvernement et l'activité de la machine administrative.

Voila présenté quelques qualités de l'islam, et si vous avez besoin de plus de détails, il serait nécessaire



de vous arrêter plus longuement sur chaque rituel, chaque obligation, chaque recommandation, chaque interdiction pour découvrir les grandes sagesses, la législation juste, la grande beauté, et la perfection contenues dans chacune d'elle. Celui qui mène une méditation profonde sur cette religion, saura avec conviction qu'elle émane d'Allah, et qu'elle est la vérité sur laquelle il n'y a aucun doute, et la guidée vers laquelle il n'y a aucun égarement.



n vous cite les arguments et les preuves trouvés par Ali ibn sahl Rabban At-Tabari lorsqu'il était chrétien et à partir de ces arguments il embrassa l'islam. Ces arguments sont les suivants:



Il (Mohammad (paix et salut d'Allah sur lui)) a invité les gens à adorer un seul et unique Dieu, et se détourner de l'adoration d'autres divinités, c'est l'appel de tous les autres Prophètes.



Il a présenté des arguments clairs qui ne peuvent être apportés que par les Pprophètes.



Il a prédit des événements futurs et ces derniers se réalisèrent conformément à sa prédiction.



Le livre apporté par Mohammad (paix et salut d'Allah sur lui) qu'est le Coran est l'une des preuves de sa prophétie, car c'est le plus éloquent des livres, et Allah l'a fait

descendre sur un homme analphabète ne sachant ni lire ni écrire. Le défit fut lancé aux éloquents d'apporter un livre semblable ou un chapitre semblable. Allah a prit la responsabilité de le préserver. Il a gardé la croyance authentique grâce au Coran, y a inscrit la plus

parfaite des législations, et fit sortir la meilleure communauté.

Il est le sceau des Prophètes, et s'il n'était envoyé, la prophétie de ses prédécesseurs ayant annoncés sa venue serait vaine.

Les Prophètes ont annoncé sa venue, ils donnèrent une description de la circonstance et du pays d'accueil, la soumission à ce dernier, des peuples, des

leaders de sa communauté, et mentionnèrent la propagation de sa religion.



Sa victoire sur les peuples qui l'ont affronté est une preuve de sa prophétie, en effet il est inconcevable que quelqu'un puisse injustement prétendre être l'envoyé d'Allah,

et qu'Allah le comble de victoire, le soutienne, lui permette de dominer ses ennemis, favorise la propagation de son appel, et qu'il ait une telle abondance de disciples. Cela ne se réalise que pour un véritable Prophète.



Sa dévotion envers Allah, sa chasteté, sa sincérité, sa conduite, son parcours noble, et ses législations. Ces qualités ne se retrouvent que chez un Prophète.

Après avoir présenté ces arguments, cet homme guidé ajouta: «Ce sont là des qualités lumineuses et des arguments suffisants; celui chez qui on les retrouve



est nécessairement un Prophète, son sort est favorable, il a réussi et il est obligatoire de croire en lui. Quant à celui qui les rejette et les nie, ses efforts sont vains et il est perdant ici-bas et dans l'au-delà.»

Pour clore ce paragraphe je vais vous citer deux témoignages, l'un ancien qui est celui de l'empereur romain contemporain de Mohammad (paix et salut d'Allah sur lui), et l'autre récent qui est celui de John Snit, évangéliste anglais contemporain.

#### Témoignage d'Héraclius:

Al-Boukhari présentant le récit d'Abû Soufyan lorsqu'il fut invité par Héraclius dit: «Abû Soufyan ibn Harb a raconté qu'il fut convoqué par Héraclius à l'époque où il se trouvait en Syrie à la tête d'une caravane de marchands quorayshites. Cela se passait au cours de la trêve que le Prophète avait conclue entre lui et les infidèles quorayshites. Les envoyés d'Héraclius arrivèrent auprès d'Abû Soufyan au moment où l'empereur et sa suite se trouvaient à Ilyâ (Jérusalem). Entouré de grands personnages grecs, Héraclius convoqua les Qurayshites dans la salle de réception, puis il les fit introduire en sa présence et invita son interprète à leur demander; lequel d'entre vous est le plus proche en parenté avec cet homme qui prétend être un prophète? Moi, répondit Abû Soufyan. Qu'on fasse approcher cet homme de moi, dit l'empereur; qu'on fasse aussi approcher ses compagnons et qu'ils soient placés derrière lui. Alors, s'adressant à son interprète, dis-leur, reprit-il, que je vais interroger cet homme sur ce prétendu prophète. Si cet homme ment, ses compagnons devront relever ses mensonges. Par Allah, ajouta Abû Soufyan, si je n'avais eu honte de voir relever mes mensonges, j'aurais hardiment menti sur son compte. La première question qui me fut posée fut la suivante,

- quel rang sa famille occupe-t-elle parmi vous?
- Elle jouit d'une grande considération, répondis-je.
- Quelqu'un parmi vous, poursuivit Héraclius, a-t-il jamais tenu avant lui des propos semblables ?
- Non.
- Un de ses ancêtres a-t-il régné?
- Non, repris-je.
- Ses partisans se recrutent-ils dans les hautes classes ou parmi les humbles?
- Parmi les humbles.
- Leur nombre augmente-t-il ou va-t-il en décroissant ?
- Il augmente.
- En est-il parmi eux qui après avoir adopté sa religion la prennent en aversion et apostasie?
- Non.
- Le soupçonniez-vous de mensonge avant

#### qu'il ne tint le discours qu'il tient aujourd'hui?

- Non.
- Trahit-il ses engagements?
- Non; mais nous avons conclue avec lui une trêve, et nous ignorons comment il se conduira au cours de cette trêve. Cette réponse, ajouta Abû Soufyan, est la seule dans laquelle je pus glisser une insinuation contre Mohammad (paix et salut d'Allah sur lui).

Poursuivant ses questions, Héraclius dit:

- avez-vous été en guerre contre lui?
- Oui, répondis-je.
- Quelle a été l'issue des combats livrés ?
- la guerre entre nous a eu des alternatives, tantôt c'est lui qui l'a emporté sur nous, tantôt c'est nous qui l'avons emporté sur lui.
- Que vous ordonne-t-il donc?
- Il nous demande d'adorer un seul et unique Dieu, sans lui donner d'associés, de renoncer aux croyances de nos pères. Il nous ordonne d'accomplir la salat, d'avoir des moeurs pures, de rester unis avec nos proches.

Alors Héraclius chargea son interprète de dire à Abû Soufyan: je t'ai interrogé sur sa famille et tu m'as répondu qu'il était de bonne naissance. Or, les Envoyés

72

d'Allah ont toujours été choisis parmi les plus nobles du peuple chez lequel ils remplissaient leur mission. Je t'ai demandé si quelqu'un parmi vous avait tenu un discours semblables, et tu m'as répondu par la négation. Alors en moi-même, j'ai pensé que si quelqu'un avant lui avait tenu les mêmes propos, je pourrais croire que cet homme ne faisait qu'imiter les enseignements de ses prédécesseurs. Je t'ai demandé si parmi ses ancêtres il y en avait un qui avait régné et tu m'as répondu que non. En posant cette question je pensais que, si un de ses ancêtres avait régné, cet homme cherchait à remonter sur le trône de ses pères. Je t'ai demandé si avant qu'il ne tint ce discours vous le soupçonniez d'être un menteur et tu m'as répondu par la négation. J'ai compris que s'il n'était pas un homme à mentir à l'égard de ses semblables, il ne pouvait mentir à l'égard de Dieu. Je t'ai demandé si ses adeptes sont parmi la haute classe ou parmi les humbles et tu m'as répondu que c'étaient parmi les humbles. Or, c'est toujours eux qui forment les partisans des Prophètes. Je t'ai demandé s'ils augmentaient en nombre ou s'ils diminuaient, et tu m'as répondu qu'ils allaient en augmentant. Or, c'est bien là la foi, de croitre jusqu'à sa complète évolution. Je t'ai demandé si quelques uns après avoir embrassé sa religion s'en détournaient avec horreur et le reniaient, et tu m'as répondu par la négation. C'est bien ainsi qu'agit la foi quant elle pénètre dans les coeurs. Je t'ai demandé s'il manquait à ses engagements et tu m'as répondu que non. Il en est ainsi des Prophètes, ils ne trahissent point. Je t'ai demandé ce qu'il vous ordonnait et tu m'as répondu qu'il vous ordonnait d'adorer un seul et unique Dieu, sans lui donner d'associés, qu'il vous interdisait d'adorer les idôles, et vous prescrivait la salat, la bonne foi, et la pureté des moeurs. Si ce que tu dis est vrai, cet homme conquerra cet endroit que mes deux pieds foulent aujourd'hui. Je savais d'ailleurs que cet homme allait bientôt apparaitre, mais je ne supposais pas que ce serait l'un de vous. Quant à moi, si je savais comment parvenir jusqu'à lui, je ferais tous mes efforts pour aller le trouver, et auprès de lui je laverais la poussière de ses pieds.

Ensuite Héraclius donna l'ordre d'apporter la lettre que le Prophète avait fait remettre par Dihya au gouverneur de Bassora et que ce dernier lui avait transmise. Il a lu la lettre qui avait ce contenu: «Au nom d'Allah le Tout Miséricordieux le Très miséricordieux, de la part de Mohammad serviteur et Messager d'Allah à Héraclius chef des grecs. La paix est adressée à quiconque suit la bonne voie. Ensuite, je t'invite à la foi musulmane, convertis-toi à l'islam, tu seras sauvé et Allah t'accordera une double part de récompense. Si tu te détournes de l'islam, tu seras responsable du péché commis par tes sujets. ∢Ô gens du Livre, venez à une parole commune entre nous et vous: "que nous n'adorions qu'Allah, sans rien Lui associer, et que nous ne prenions point les uns les autres pour seigneurs en dehors d'Allah" Puis, s'ils tournent le dos, dites: "Soyez témoins que nous, nous sommes soumis" [Rapporté par Al-Boukhari, chapitre un; le début de la révélation]

### Le second témoignage

est celui de John Snit, évangéliste anglais contemporain, qui dit:

«Après une lecture continue des détails de l'islam et ses fondements qui servent l'individu et le groupe, l'édification d'une société sur la base de l'égalité et l'unicité divine, je me suis vu emporté par l'islam en âme et conscience, et je pris l'engagement devant Allah depuis lors, d'être un prédicateur de l'islam, enseignant sa guidée dans tous les coins du monde.»

Il eut cette conviction après avoir profondément étudié le Christianisme que cette religion était incapable de répondre à la plupart des questions préoccupant la vie des hommes. Il commença alors à douter du Christianisme. Il étudia aussi le Communisme et le Bouddhisme sans parvenir à son objectif. Il étudia ensuite l'islam et eut foi en cette religion, et invita les gens a elle.

## Questions:



Citer quelques qualités de l'Islam.



Quelles sont les preuves de la prophétie de Mohammad (paix et salut d'Allah sur lui) selon l'empereur romain Héraclius?



e Coran est la parole d'Allah qu'll a prononcée initialement et qui fut entendue par Gabriel et que le Prophète (paix et salut soient sur lui) nous transmit. Allah s'est chargé de préserver le Coran et a dit:

∢En vérité c'est Nous qui avons fait descendre le Coran, et c'est Nous qui en sommes gardien.⟩

[Al-Hijr/ 9]

Dans son Tafsir, Ibn Djarir At-Tabari dit dans son commentaire de ce verset: «Allah le Très Haut a dit: nous avons fait descendre le rappel; celui-ci désigne le Coran et nous en assurons la préservation; c'est-à-dire nous protégeons le Coran de sorte qu'on ne pourra pas y ajouter de faux éléments qui n'en font pas partie et qu'on ne pourra enlever une partie de ses dispositions, de ses peines et de ses prescriptions.

As-Saadi dit dans son Tafsir (commentaire du Coran) (p.696): "Nous avons fait descendre le rappel. Celui-ci désigne le Coran qui rappelle toutes les questions et tous les arguments clairs et qui permet à celui qui veut se souvenir de le faire. Et nous en assurons la préservation; c'est-à-dire: pendant et après sa révélation. Dans le premier cas, nous le protégeons contre l'écoute de la part de tout démon damné. Dans le second cas, Allah l'a déposé dans le cœur de Son Messager et l'a transmis aux cœurs des membres de la Umma. Allah a

préservé ses mots du changement, de l'augmentation et de la diminution comme II a préservé ses sens de toute altération. De sorte que, chaque fois on a tenté de modifier son sens, Allah met à la disposition (des croyants) quelqu'un qui rétablit la vérité évidente. Ceci fait partie des plus importants signes d'Allah, de Ses bienfaits accordés à ses serviteurs croyants. La préservation du Coran implique la protection de ses partisans contre leurs ennemis de sorte qu'aucun ennemi ne parviendra à les écraser ».

Le Ramadan est le mois où le Noble Coran fut révélé. Allah, exalté soit-II, dit:

∢(Ces jours sont) le mois de Ramadan au cours duquel le Coran a été révélé comme guide pour les gens, et preuves claires de la bonne direction et du discernement. [AL-Baqara (La Vache)/ 185).

Une révision annuelle du Coran se faisait entre Jibril et le Prophète Mouhammad (paix et salut d'Allah sur lui) durant le Ramadan. La dernière, en l'occurrence une double révision, est celle qui eut lieu l'année de son décès.

La révélation du Coran au Prophète (bénédiction et salut soient sur lui) s'est faite progressivement durant 23 années. A ce propos, le Très Haut a dit:

∢(Nous avons fait descendre) un Coran que Nous avons fragmenté, pour que tu le lises lentement aux gens. Et Nous l'avons fait descendre graduellement.

[Al-Israa (Le Voyage Nocturne)/ 106]

79

As-Saadi (Puisse Allah lui accorder Sa miséricorde) a dit: «Ceci signifie: nous avons révélé le Coran progressivement pour distinguer la guidance de l'égarement, le vrai du faux: pour que tu le lises lentement aux gens signifie doucement pour leur permettre de le méditer, de réfléchir sur son sens et d'en tirer des connaissances et: Nous l'avons fait descendre graduellement, c'est-à-dire petit à petit donc progressivement et durant 23 ans.

### Les mérites du Coran:





### C'est un guide pour les gens.

Allah, exalté soit-II, le décrit en disant:

∢c'est un guide pour les pieux≽

[AL-Baqara (La Vache)/2]

C'est-à-dire qu'ils se servent de ses versets comme guide pour sortir des ténèbres du polythéisme, de l'ignorance et des péchés vers la lumière du Tawhîd (fait de croire à l'unicité d'Allah, exalté soit-II) du savoir et de l'obéissance à Allah, exalté soit-II. Ils se servent du Noble Coran comme guide afin de les conduire vers la droiture et la rectitude dans ce bas monde et dans l'audelà. Allah, exalté soit-II, dit: 《Certes, ce Coran guide vers ce qu'il y a de plus droit, et il annonce aux croyants qui font de bonnes œuvres qu'ils auront une grande récompense [Al-Israa (Le Voyage Nocturne)/9]

### La meilleure morale est celle du Noble Coran.

Les leçons qu'il nous fournit sont les plus probantes et ses récits sont les meilleurs. Allah, exaltév soit-II, dit:

«Nous te racontons le meilleur récit, grâce à la révélation que Nous te faisons dans ce Coran même si tu étais auparavant du nombre des inattentifs (à ces récits) [Yussuf (Joseph)/3]



# Le Noble Coran guérit.

Allah, exalté soit-II, dit: (Ô gens! Une exhortation vous est venue, de votre Seigneur, une guérison de ce qui est dans les poitrines, un guide et une miséricorde pour les croyants)

[Yunus (Jonas)/57]

Le Coran guérit des doutes, des soupçons et des maladies qui s'emparent des cœurs et des corps. Mais ce sont les croyants uniquement qui profitent de cette guérison comme le dit Allah, exalté soit-II:

Nous faisons descendre du Coran, ce qui est une guérison et une miséricorde pour les croyants. Cependant, cela ne fait qu'accroître la perdition des injustes.

[Al-Israa (Le Voyage Nocturne/ 82]

Allah, exalté soit-II, dit: ¿Dis: Pour ceux qui croient, il est une guidée et une guérison}

[Fussilat (Les Versets Détaillés)/ 44]

### Le Noble Coran a réglé les différends entre les juifs et les

**chrétiens** dans beaucoup de questions ayant trait à leur Histoire et à leurs récits, comme leur désaccord sur le Prophète 'Issa (Jésus) et sa mère (paix et salut d'Allah sur eux) ainsi que leur désaccord sur leurs Prophètes.

Allah, exalté soit-II, dit: «Ce Coran raconte aux Enfants d'Israël la plupart des sujets sur lesquels ils divergent,



cependant qu'il est pour les croyants un guide et une miséricorde

[An-Naml (Les Fourmis)/76-77]

Celui qui croit en ce Livre possède des informations plus authentiques que celles que possèdent les juifs et les chrétiens sur leurs propres religions, religions dont beaucoup de vérités et de récits ont été falsifiés par les moines du mal et du mensonge.

# Le Noble Coran contient une multitude de vérités scientifiques

se rapportant à ce bas monde et qui sont exprimées soit de manière explicite ou par des allusions, des signes et des insinuations. Les recherches dans des domaines comme les sciences de l'Homme, l'étude de la faune et de la flore, la géologie, l'océanographie, l'astronomie et les phénomènes cosmiques et terrestres révèle chaque jour des vérités scientifiques que le Noble Coran a déjà mentionnées il y a des siècles, ce qui fait que beaucoup de chercheurs mécréants ont cru en Allah, exalté soit-II et se sont convertis à l'Islam. Allah, exalté soit-II, dit:

∢Et Nous avons fait descendre sur toi le Livre, comme un exposé explicite de toute chose....}

[An-Nahl (Les abeilles)/89]

Allah, exalté soit-II, dit aussi:

∢Nous n'avons rien omis d'écrire dans le Livre [Al-An'am (Les Bestiaux)/38).



Donc tout ce dont les êtres humains ont besoin pour améliorer leur vie dans ce bas monde et dans l'au-delà se trouve dans le Noble Coran comme l'indique ces deux versets. Cela ne veut pas dire qu'il faut s'en contenter et délaisser la Sunnah prophétique car celui qui suit le Coran et applique ses enseignements doit aussi suivre la Sunnah et appliquer ses enseignements. C'est que le Noble Coran nous renvoie à la Sunnah dans beaucoup de questions comme le dit Allah, exalté soit-II:

∢Prenez ce que le Messager vous donne; et ce qu'il vous interdit, abstenez-vous-en}

[Al-Hashr (L'exode)/7)

et comme le dit aussi Allah, exalté soit-II: 《Quiconque obéit au Messager obéit certainement à Allah»

[An-Nisaa' (Les Femmes)/80]

Allah, exalté soit-II, a indiqué que celui qui L'aime doit suivre le Prophète (paix et salut d'Allah sur lui) Allah, exalté soit-II, dit:

¿Dis: «Si vous aimez vraiment Allah, suivez-moi, Allah vous aimera alors et vous pardonnera vos péchés. Allah est Pardonneur et Miséricordieux)

[Al-Imran (La Famille d'Imran)/31]

Suivre le Prophète (paix et salut d'Allah sur lui) c'est adopter sa Sunnah.



### Le Noble Coran se distingue la compréhension aisée de ses termes, la clarté de leurs

significations comme le dit Allah, exalté soit-ll:

∢En effet, Nous avons rendu le Coran facile pour la méditation.

Y a-t-il quelqu'un pour réfléchir?

[Al-Qamar (La Lune)/17]

Ibn Kathîr, qu'Allah lui fasse miséricorde, dit en commentant ce verset: «C'est-à-dire: Nous avons rendu faciles la compréhension de ses termes et de ses significations à celui qui veut le comprendre pour que les gens se rappellent d'Allah, exalté soit-II» (Tafsîr d'Ibn Kathîr).

Mudjâhid a dit: «Cela veut dire: «Nous avons rendu facile sa lecture». (Tafsîr de Tabarî)

Et as-Suddî a dit: «Cela veut dire: "Nous avons rendu facile sa récitation pour les langues». (**Tafsîr d'Ibn Kathîr**).

Ibn 'Abbâs, qu'Allah soit satisfait de lui, a dit: «Si Allah, exalté soit-II, ne l'avait pas rendu facile à réciter pour la langue des hommes, personne n'aurait pu prononcer les paroles d'Allah, exalté soit-II». (Tafsîr d'Ibn Kathîr).

Allah, exalté soit-II, dit: 《Nous l'avons rendu (le Coran) facile [à comprendre] en ta langue, afin que tu annonces par lui la bonne nouvelle aux gens pieux, et que, tu avertisses un peuple irréductible》

[Maryam (Marie)/97]

Il s'agit là de l'un des signes les plus remarquables et de



l'une des preuves les plus évidentes de la grandeur et l'inimitabilité du Noble Coran. Mémoriser le Coran à la perfection est beaucoup plus facile que de mémoriser des paroles ordinaires. Sa récitation est facile au point que certains non-arabes peuvent le lire sans pour autant savoir parler l'arabe. De plus, beaucoup de personnes illettrées ne peuvent réciter que le Coran.

En ce qui a trait aux sens, nous trouvons que chacun d'entre nous tire du Coran ce qui correspond à sa compréhension. La personne ordinaire le comprend de manière sommaire alors que l'étudiant en religion y puise le savoir à la mesure de ses besoins. L'érudit, quant à lui, s'applique à étudier ses sens infinis de manière approfondie pour en extraire des sciences et des bénéfices et il peut arriver qu'il passe sa vie à étudier une seule sourate ou un seul verset sans finir d'en énumérer les bénéfices et les sens.

Cheikh Abû Ismâ'îl al-Harawî, qu'Allah lui fasse miséricorde, a tenu trois cent soixante séances pour l'exégèse du verset coranique où Allah, exalté soit-Il, dit: ¿En seront écartés, ceux à qui étaient précédemment promises de belles récompenses de Notre part ¿
[Al-Anbiyaa' (Les Prophètes)/101] (As-siyar, d'al-Dhahabî).

Les interprétations des oulémas (savants) concernant une seule sourate ou un seul verset sont nombreuses et ceci est une chose bien connue. Cela est dû à l'abondance des sens et des sciences que renferme ce grand livre.



## Pourquoi le Noble Coran a-t-il été révélé?



La fin sublime pour laquelle le Noble Coran a été révélé c'est que nous comprenions ses sens, méditions ses versets et appliquions ses enseignements comme le dit Allah, exalté soit-II:

 ([Voici] un Livre béni que Nous avons fait descendre vers toi, afin qu'ils méditent sur ses versets et que les doués d'intelligence réfléchissent!)

### [Sad/29]

 Ne méditent-ils donc pas sur le Coran? S'il provenait d'un autre qu'Allah, ils y trouveraient certes maintes contradictions!

[An-Nisaa' (Les Femmes)/82]

 Ne méditent-ils pas sur le Coran ? Ou y a-t-il des cadenas sur leurs cœurs?
 [Muhammad/24]

Plus le serviteur médite sur les versets du Coran, plus il en tire profit et plus son recueillement et sa foi augmentent.

Pour toutes ces raisons le Prophète (paix et salut d'Allah sur lui) était parmi les hommes, celui qui craint le plus



Allah, exalté soit-II, et il était le plus pieux des gens, car il méditait plus que quiconque sur les Paroles d'Allah, exalté soit-II.

"Ibn Mas'ûd, qu'Allah soit satisfait de lui, dit: «Le Prophète (paix et salut d'Allah sur lui) me dit: '*Récite-moi le Coran*'. Je lui répondis : 'Ô Messager d'Allah, me demandes-tu de te réciter le Coran alors que c'est à toi qu'il a été révélé?!'

Le Prophète (paix et salut d'Allah sur lui) dit: 'J'aime l'entendre de quelqu'un d'autre que moi'. Je lui récitais alors la sourate an-Nisâ` (les femmes) jusqu'à parvenir au verset: \*Comment seront-ils quand Nous ferons venir de chaque communauté un témoin et que Nous te (Muhammad) ferons venir comme témoin contre ces gens-ci? \*[An-Nisaa' (Les Femmes)/41]

Un homme à côté de moi me piqua du doigt et je me tournais vers le Prophète (paix et salut d'Allah sur lui) je constatais alors que ses yeux étaient remplis de larmes»" (Boukhari et Mouslim). Il ne fait aucun doute que le fait de méditer sur les versets du Coran et d'en tirer profit nous mène au détachement des plaisirs de ce bas monde et nous procure le désir de figurer parmi les gagnants à l'au-delà.



# Est-ce que les mécréants et les gens désobéissants profitent du Noble Coran?



Le Coran n'est d'aucune utilité aux mécréants, car ils se détournent de lui et le taxent de mensonge. Quant aux gens désobéissants et aux pervers, le profit qu'ils en tirent est moindre parce qu'ils le délaissent et s'enfoncent dans leurs vils plaisirs. Allah, exalté soit-Il, dit:

¿Et quand tu lis le Coran, Nous plaçons, entre toi et ceux qui ne croient pas en l'au-delà, un voile invisible, Nous avons mis des voiles sur leurs cœurs, de sorte qu'ils ne le comprennent pas : et dans leurs oreilles, une lourdeur. Et quand, dans le Coran, tu évoques Ton Seigneur l'Unique, ils tournent le dos par répulsion}

[Al-Israa' (Le Voyage Nocturne)/45-46]

Telle est la situation des mécréants et des polythéistes qu'Allah, exalté soit-II, empêche de tirer profit du Coran.

Quant aux gens désobéissants, ils l'ont substitué par autre chose et l'ont délaissé comme le dit Allah, exalté soit-II, dit:

∢Et le Messager dit: «Seigneur, mon peuple a vraiment pris ce Coran pour une chose délaissée!»

[Al-Furqane (Le Discernement)/30]



Ibn Kathîr, qu'Allah lui fasse miséricorde, dit en commentant ce verset: «Ils l'ont délaissé et ont préféré écouter la poésie, les chansons, les divertissements ou toute autre chose» (Tafsîr Ibn Kathîr).

Or, l'amour du noble Coran et l'amour des chansons ne peuvent pas se réunir dans un même cœur.



### **Questions:**



"En vérité c'est Nous qui avons fait descendre le Coran, et c'est Nous qui en sommes gardien."

Expliquer la signification de la préservation du Coran" selon l'exégèse de ce verset de la sourate Al-Hijr.



Citer quelques mérites du Coran.



«En effet, Nous avons rendu le Coran facile pour la méditation. Y a-t-il quelqu'un pour réfléchir?» Expliquer la signification de ce verset dans la sourate Al-Qamar.







- Définition de la croyance et mise en évidence de son importance et de son rôle comme étant le fondement sur lequel repose l'édification de la religion.
- Les références de la croyance authentique et la méthodologie des prédécesseurs dans son apprentissage.
- La déviation au niveau de la croyance et les différentes voies qui permettent de s'en protéger.



Définition de la croyance et mise en évidence de son importance et de son rôle comme étant le fondement sur lequel repose l'édification de la religion

# Léfinition de la croyance:

En langue arabe, le mot croyance (Aqidah) désigne le fait de lier, d'attacher quelque chose. On dit "j'ai cru en quelque chose" c'est-à-dire "j'y ai attaché mon coeur".

La croyance est ce que l'homme professe comme religion. On dit "il est de bonne croyance" c'est-à-dire qu'il possède une croyance saine, exempte de tout doute.

La croyance est un acte du coeur, c'est la foi en quelque chose et son adhésion à elle.

La croyance, du point de vue de la loi religieuse, est la foi en Allah, en ses anges, en ses livres, en ses Prophètes, au jour du jugement dernier et au destin bien soit il ou mal. Cela représente les piliers de la foi selon le hadith de Gabriel expliquant les trois degrés de la religion musulmane: l'islam, l'iman et l'ihsan.



D'après Omar Ibn al-Khattab (qu'Allah l'agrée) qui a dit: «Nous étions un jour chez le Messager d'Allah (bénédiction et salut soient sur lui) quand surgit un homme d'une blancheur marquée et dont les cheveux étaient d'une noirceur opaque. Il ne portait aucune trace de voyage et aucun d'entre nous ne le connaissait. L'homme avança et s'assit de manière à opposer ses genoux à ceux du Prophète (bénédiction et salut soient sur lui). Puis il posa ses mains sur ses cuisses et dit:

- ô Mohammad! Informe-moi sur l'Islam.

Le Messager d'Allah (bénédiction et salut soient sur lui) lui dit:

- «L'islam consiste à attester qu'il n'y a pas de dieu en dehors d'Allah et que Mohammad est le Messager d'Allah, à accomplir la prière, à acquitter de la zakat, à observer le jeûne du Ramadan et à effectuer le pèlerinage à La Maison (La Mecque) une fois, si on en a les moyens.
- Tu as raison!

Il nous étonna en interrogeant le Prophète (bénédiction et salut soient sur lui) et en confirmant (ses réponses).

Et puis, il dit:

- informe-moi sur l'Iman (La croyance).
- c'est ce que tu crois en Allah, en Ses anges, en Ses livres, en Ses Messagers, au jour dernier et au destin bon ou mauvais.
- Tu as raison!



- Informe-moi sur l'Ihsan (la bienfaisance).
- C'est que tu adores Allah comme si tu Le voyais, puisque, même Si tu ne Le vois pas, Lui, te vois.
- Informe-moi sur l'Heure.
- L'interrogé n'en sait pas plus que celui qui l'interroge.
- Informe-moi sur ses signes précurseurs
- C'est qu'une esclave enfante son maître et que tu vois les pauvres bergers va-nu- pieds (de naguère) rivaliser dans la hauteur de leurs édifices»

Le rapporteur dit: «Ensuite, l'homme disparut. Peu après, il (le Prophète) me dit:

- « ô Omar, connais-tu l'auteur de ces questions?
- Allah et Son Messager le savent mieux Répondis-je.
- C'est Gabriel qui était venu vous apprendre les affaires de votre religion.» [Rapporté par Muslim]

Donc, la Foi, c'est:

### Croire en Allah

Croire qu'Allah est le Créateur de toute chose, que nul ne mérite d'être adoré sauf Lui, et qu'll a des Noms et Attributs qui Lui conviennent.



Allah Le Très Haut dit: 《Rien ne Lui ressemble, Il est Celui qui entend tout, qui voit tout.》

[Ash-shura (La Consultation)/ 11]

# Croire en Ses Anges

Ils ont été créés de lumière afin d'obéir strictement aux ordres d'Allah. Nous ne pouvons les voir sous leur véritable forme.



# Croire aux Livres révélés

Parmi ces livres: la Torah, l'Évangile, les Psaumes, etc. Le Coran regroupe tous les Livres précédents et les abroge.

# Croire aux Messagers d'Allah

Adam est le premier Prophète, Noé est le premier Messager et Mohammed est le dernier Prophète et dernier Messager, Paix et Salut sur eux.

## Croire au Jour Dernier

Le Jour de la Résurrection où les gens seront jugés.





Agréer ce qu'Allah nous a prédestiné, tout en s'efforçant de faire tout son possible pour réaliser ce que l'on souhaite"



La croyance authentique est le fondement sur lequel repose la religion et avec lequel les actions sont validées.

En effet Allah, le très haut ne dit-il pas:

Quiconque, donc, espère rencontrer son Seigneur, qu'il fasse de bonnes actions et qu'il n'associe dans son adoration aucun à son Seigneur)

[Al-kahf (La caverne)/ 110)

### Il dit aussi:

∢En effet, il t'a été révélé, ainsi qu'à ceux qui t'ont précédé:

«Si tu donnes des associés à Allah, ton oeuvre sera certes vaine; et tu seras très certainement du nombre des perdants».

[Az-Zumar (Les groupes)/65)

Et le Très haut a dit également:

∢Adore donc Allah en Lui vouant un culte exclusif. C'est à Allah qu'appartient la religion pure}

[Az-Zumar (les groupes)/ 2, 3]



Ces versets et bien d'autres encore, démontrent que les actions ne sont acceptées que si elles sont pures, exemptes de toutes formes d'associationnisme (*chirk*), d'où vient la préoccupation des Prophètes, que la prière d'Allah et la paix soient sur eux.

"Nous avons envoyé dans chaque communauté un Messager, [pour leur dire]: «Adorez Allah et écartez-vous du Taghout»

[An-Nahl (Les abeilles)/36).

Les Prophètes ont tout d'abord ordonné leur peuple à ceci: (Adorez Allah, vous n'avez en dehors de lui d'autres divinités)

[Hud/ 59, 65, 73, 85]

Cette parole est celle des Prophètes Noé, Houd, Salih, Chou'aib et de tous les autres envoyés.

Au début de sa mission, le Prophète (paix et salut d'Allah sur lui) est demeuré treize ans à La Mecque, durant tout ce temps il appelait les gens à l'unicité (*tawhid*) et à la réforme de la croyance, car elle est la base sur laquelle repose l'édification de la religion. Ainsi, les prêcheurs et réformateurs ont suivi les traces des Prophètes et des envoyés, ils ont donc débuté leurs missions par l'appel à l'unicité d'Allah et à la réforme dogmatique et se sont ensuite orientés vers l'application des différents ordres religieux.



## **Questions:**



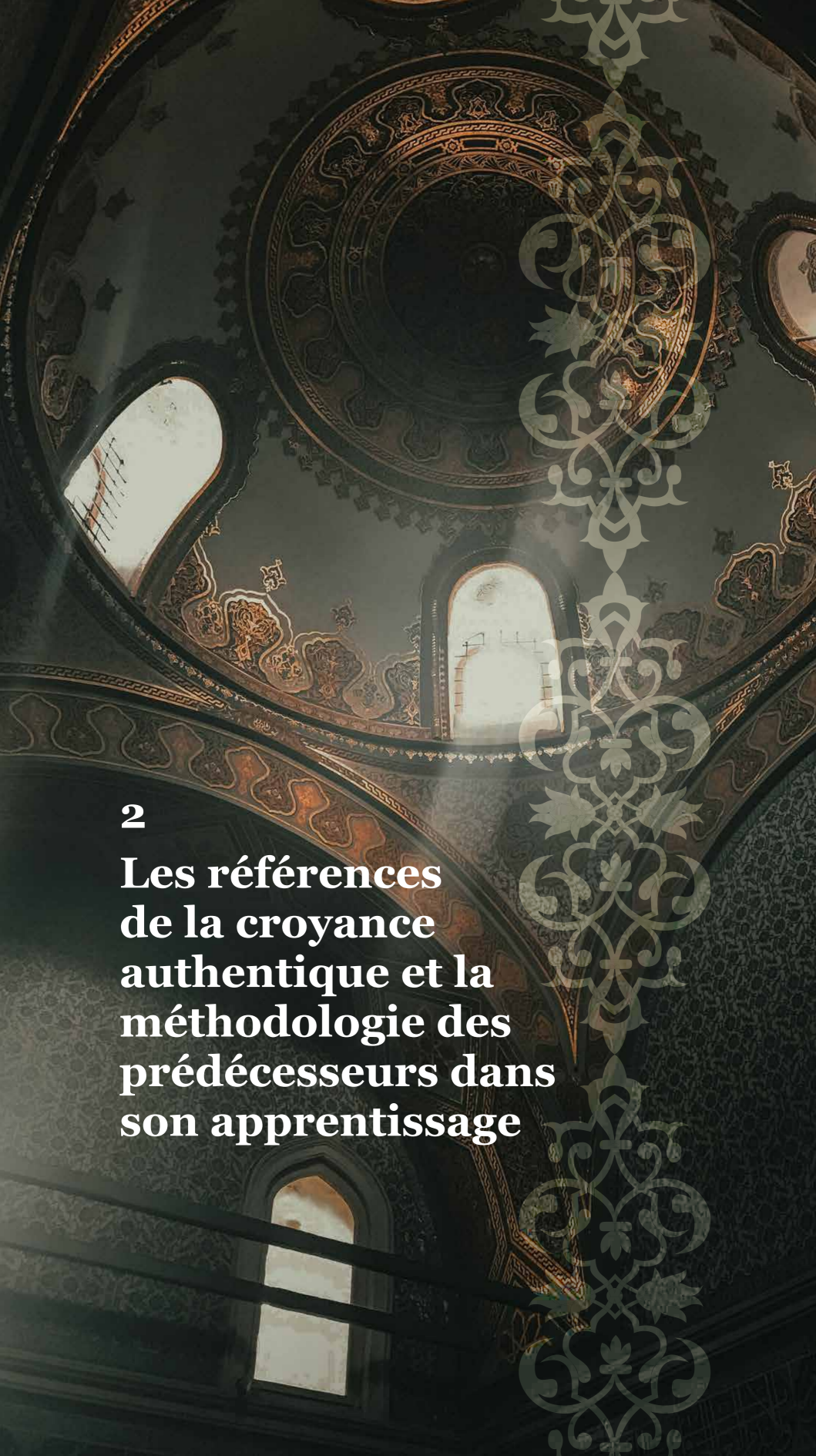
Expliquer la signification de l'Islam, l'Iman et l'Ihsan selon le hadith de Gabriel.



Citer quelques signes précurseurs du Jour Dernier.



Les actes des hommes sont acceptés selon des conditions précises. Citer-les.



a croyance est fondée sur les preuves juridiques et est limitée à elles (tawquifiyah), c'est-à-dire qu'elle ne peut être validée qu'en présence d'une preuve juridique, ce qui ne laisse de place à l'effort d'interprétation ou de raisonnement. Sachons également que les seules et uniques sources d'apprentissage de la croyance sont le Coran et la Sunnah, et personne ne connaît mieux Allah, ce qu'il mérite et ce qui ne lui convient pas que lui-même; Et personne, après Allah, ne le connaît mieux que son messager.

C'est la raison pour laquelle la méthode des pieux prédécesseurs dans l'acquisition du dogme était restreinte au Coran et à la Sunnah, ils crurent et pratiquèrent tout ce qu'a indiqué le Coran et la Sunnah dans le droit d'Allah et délaissèrent et refusèrent tout ce qui n'y a pas été mentionné.

C'est pour cela qu'ils ne divergèrent point entre eux dans le domaine de la croyance, bien au contraire leur dogme était unique, ainsi que leur groupe, car Allah garantit à ceux qui s'attachent à son livre et à la sunnah de son Prophète (paix et salut d'Allah sur lui) de les rassembler autour d'un dogme authentique et une voie unique.

Allah dit: *(Et rattachez-vous tous ensemble à la corde d'Allah et ne vous divisez pas)* 

[Al-Imran (La famille d'Imrane)/ 103]



∢Puis, si jamais vous vient une guidance de ma part, donc quiconque suit ma guidance alors il ne s'égarera et ne sera malheureux}

[Taha / 123]

Ils furent nommés "le groupe élu" (alfirqua an-nadjia), pour ce que le
Prophète (paix et salut d'Allah sur
lui) témoigna de leur salut lorsqu'il informa que
sa communauté se divisera en soixante-treize
sectes et qu'une seule saura sauvée du feu;
Interrogé au sujet de ce groupe, il répondit: "Elle
est celle qui suit le même exemple que nous
suivons à ce jour, moi et mes compagnons"

Ce que fût affirmé par le Prophète (paix et salut d'Allah sur lui) se confirma lorsque quelques personnes tentèrent d'édifier leur croyance sur des bases différentes de celles du Coran et de la Sunnah, comme la théologie spéculative (i'lm al-kalam) ou les règles rationnelles (quawa'id al-mantique), ces sciences qui ont été l'héritage de la philosophie grecque sont la cause de la déviation dogmatique qui donna suite à des divergences et des divisions au sein de la communauté, ainsi que la dislocation de la société islamique.

Il est obligatoire de croire que le Coran et la Sunnah sont deux sources fondamentales de la religion musulmane. On doit impérativement les suivre et tout ramener à ces deux sources, suivre leurs recommandations, s'éloigner de leurs interdits, qualifier leurs informations de vérité, croire aux noms, attributs et oeuvres d'Allah

qui y sont mentionnés, croire à ce qu'il a destiné à Ses amis croyants, et le châtiment réservé à Ses ennemis mécréants. Allah le Très-haut dit: 《Non ... Par ton Seigneur! Ils ne seront pas croyants aussi longtemps qu'ils ne t'auront demandé de juger de leurs disputes et qu'ils n'auront éprouvé nulle angoisse pour ce que tu auras décidé, et qu'ils se soumettent complètement [à ta sentence]" [An-Nissâ (Les Femmes)/65]

Il dit aussi: «Prenez ce que le Messager vous donne; et ce qu'il vous interdit, abstenez-vous en; et craignez Allah car Allah est dur en punition»

[Al-Hashr (L'exode)/9]

La voie du salut et du bonheur, consiste à s'accrocher au Livre d'Allah, ce Livre glorieux qui n'est atteint du faux ni par devant ni par derrière et qui est une révélation émanant d'un Sage Digne de louange, et de s'accrocher également à la pure Sunnah authentique rapportée du Messager d'Allah (paix et salut d'Allah sur lui), celui qui ne prononce rien sous l'effet de la passion, tout ce qu'il dit n'est rien d'autre qu'une révélation.

Donc l'attachement à la Sunnah est le chemin des croyants, le chemin qui conduit à l'agrément du Seigneur de l'univers, c'est la voie par laquelle Allah a protégé la communauté contre les innovations des innovateurs, contre les fausses allégations, contre les exégèses des ignorants et les altérations de ceux qui exagèrent.



L'imâm Mâlik, l'imâm de la cité de l'Hégire dit: «Rien n'est profitable pour la fin de la communauté si ce n'est ce qui l'a été pour son début.» Et ce qui a été profitable pour le début de cette communauté n'est autre que la mise en pratique du Livre d'Allah et de la Sunnah de Son Prophète (paix et salut d'Allah sur lui), et il convient au musulman, dans ce chapitre, que la mise en pratique du Livre et de la Sunnah soit conforme à celle des pieux Salafs et à leur compréhension des textes, car Allah, le Très Haut, dit: ¿Et quiconque fait scission avec le Messager, après que le droit chemin lui est apparu et suit un sentier autre que celui des croyants, alors Nous lui collerons ce qu'il s'est collé, et le brûlerons dans l'Enfer. Et quelle mauvaise destination!}

[An-Nisâ' (les femmes)/ 115]

Donc suivre la voie des croyants qui sont les Compagnons et leurs successeurs parmi les imams bien guidés est la seule voie du salut.



## L'attachement au Coran et à la Sunnah: sa signification et ses preuves.

Certes, Allah a ordonné à la communauté de s'unir, de parler d'une même voix et de regrouper leur rang à condition que cette union soit basée sur l'attachement au Coran et à la Sunnah.

0000000

Allah a blâmé, interdit la division et démontré son danger pour la communauté, que ce soit ici-bas ou dans l'au-delà.

Et pour ce fait, Il nous a ordonné de prendre Son Livre comme juge en ce qui concerne les fondements et les bas-fondements, et nous a interdit tout ce qui mène à la division.

Donc le chemin qui mène véritablement à la réussite et au salut est l'attachement au Livre d'Allah et à la Sunnah de Son Messager (paix et salut d'Allah sur lui), car ils sont une forteresse invulnérable, et un refuge inébranlable pour celui à qui Allah a accordé la réussite.

Allah dit: «Et cramponnez-vous tous ensemble au «Habl» (câble) d'Allah et ne soyez pas divisés; et rappelez-vous le bienfait d'Allah sur vous: lorsque vous étiez ennemis, c'est

Lui qui réconcilia vos coeurs. Puis, par Son bienfait, vous êtes devenus frères. Et alors que vous étiez au bord d'un abîme de Feu, c'est Lui qui vous en a sauvé. Ainsi Allah vous montre Ses signes afin que vous soyez bien guidés. [Al-'Imrân (la famille d'Imran)/ 103]

Certes, la Sunnah du Messager fil doit être pratiquée inconditionnellement par les croyants, et il leur est interdit de la transgresser, et si le Messager (paix et salut d'Allah sur lui) mentionne le verdict de quelque chose cela équivaut à un verdict mentionné par Allah, nul n'a l'autorisation de la délaisser et nulle excuse n'est valable pour cela, il est également interdit de faire passer la parole de quelqu'un avant la sienne. Allah, le Très Haut, dit: ¿O vous qui croyezl Obéissez à Allah et à Son Messager et ne vous détournez pas de lui alors que vous Ventendez (parler).}

[Al-Anfal (le butin)/ 20]

Et le Très Haut dit: 《O les croyants! Obéissez à Allah, et obéissez au Messager et à ceux d'entre vous qui détiennent le commandement. Puisy si vous vous disputez en quoi que ce soit, renvoyez-le à Allah et au Messager, si vous croyez en Allah et au Jour Dernier. Ce sera bien mieux et de meilleure interprétation (et aboutissement).》
[An-Nisà' (les femmes)/ 59].

L'imâm Ibn Kathir dit sur ce verset: «Obéissez à Allah signifie: suivez Son Livre, et obéissez au Messager veut dire: prenez sa Sunnah, et obéissez à ceux d'entre vous qui détiennent le pouvoir c'est-à-dire: tout ce qu'ils vous ordonnent et qui ne constitue pas une désobéissance à



Allah, car certes, pas d'obéissance aux créatures dans la désobéissance à Allah.

Et Sa parole: «Si vous vous disputez en quoi que ce soit, renvoyez- le à Allah et au Messager», Moudjâhid dit: «C'est-à-dire: au Livre d'Allah et à la Sunnah de Son Messager.»

Et ceci est un ordre d'Allah impliquant que toute divergence ou dispute survenant entre les gens, qu'elle concerne les fondements de la religion ou ses basfondements, doit être renvoyée au Livre et à la Sunnah

Comme le dit le Très Haut: (Sur toutes vos divergences, le jugement appartient à Allah.)

[As-Shurà (la consultation)/ 10].

Pour ce qui est des preuves tirées de la Sunnah sur ce sujet, on peut citer entre autres le Hadith rapporté par Mouslim d'après Abou Houreïra dans lequel le Messager d'Allah fil dit: «Certes Allah agrée pour vous trois choses et déteste pour vous trois choses : Il agrée pour vous que vous l'adoriez et que vous ne lui associez rien, que vous vous cramponniez tous au câble d'Allah et que vous conseilliez ceux qu'Allah vous a mis comme gouverneurs.

Et il déteste pour vous : les « on dit », le fait de poser trop de questions et le gaspillage d'argent» (Le câble d'Allah, comme l'ont expliqué les savants, est le Coran)

Djaber (qu'Allah soit satisfait de lui) dit: le messager d'Allah (paix et salut d'Allah sur lui) dit: «Certes, je laisse

parmi vous ce qui vous permettra de ne jamais vous égarer après moi si vous vous y accrochez: le Livre d'Allah et ma Sunnah.»

Il dit encore: «Je vous ai laissés sur la Blanche, sa nuit est comme son jour, nul ne s'en écarte hormis l'égaré»

Et il dit fil dans le Hadith rapporté par Al-'Irbâd ibn Sàriyah: "Il vous incombe donc de suivre ma Sunnah et celle des Califes bien guidés après moi, tenez-vous à cela de toutes vos forces"

Dans le Hadith rapporté par Abou Houreïra et dans lequel le Messager d'Allah (paix et salut d'Allah sur lui) dit: «Toute ma communauté entrera au Paradis sauf celui qui refuse » On lui demanda: «Et qui refuse ô Messager d'Allah?» Il dit: «Celui qui m'obéit entrera au Paradis et celui qui me désobéit aura, certes, refusé»

Et quel refus et rejet de la Sunnah plus grave que la transgression de ce avec quoi il est venu (paix et salut d'Allah sur lui)? Et ceci par l'invention et l'innovation dans la religion.

Il est évident que les gens du groupe sauvé sont ceux qui sont sur la voie du Prophète (paix et salut d'Allah sur lui) et sur celle de ses Compagnons.

# La condamnation de la division et de la divergence.



Les preuves de la condamnation de la division:

Allah, le Très Haut, a blâmé la division et interdit aux croyants d'emprunter tout chemin y menant. Plusieurs textes du Coran et de la Sunnah nous mettent en garde contre la division et nous démontrent clairement ses mauvaises conséquences, et qu'elle fait partie des plus grandes causes menant à l'échec dans ce bas monde, au châtiment, à l'humiliation et à l'assombrissement des visages dans la vie future. Allah, le Très Haut, dit: *∢Et ne soyez pas comme ceux* qui se sont divisés et se sont mis à disputer, après que les preuves leur furent venues, et ceux-là auront un énorme châtiment Au jour où certains visages s'éclaireront, et que d'autres s'assombriront A ceux dont les visages seront assombris (il sera dit): «Avezvous mécru après avoir eu la foi?» Eh bien, goûtez au châtiment, pour avoir renié la foi Et quant à ceux dont les visages s'éclaireront, ils seront dans la miséricorde d'Allah, où ils demeureront éternellement

[Al-Imrân (la famille d'Imran)/ 105-107].



Ibn 'Abbàs dit: «Ce sont les visages des gens de la Sunnah et du Consensus (Al-Djamà'ah) qui s'éclaireront et les visages des gens de l'innovation et de la division qui s'assombriront.»

Allah dit encore: (Ceux qui émiettent leur religion et se divisent en sectes, tu n'es en rien de leurs: leur sort ne dépend que d'Allah. Puis II les informera de ce qu'ils faisaient)

[Al-An'àm (les bestiaux): 159]

A travers ces deux versets, Allah, le Très Haut, blâme la division et montre combien elle est dangereuse pour la communauté, que ce soit ici-bas ou dans l'au-delà, et qu'elle est la cause de la perdition des gens du Livre, qui sont les juifs et les chrétiens, et celle de tout égarement advenu parmi les gens.



# Les voies et moyens d'éviter la division et la divergence



Nous savons que le groupe sauvé, le parti victorieux, est le Consensus (Al-Djamâ'ah). Et le Consensus (Al-Djamâ'ah) se compose de ceux qui suivent la voie du Prophète (paix et salut d'Allah sur lui) et ses Compagnons, et ne s'en écartent jamais.

L'imâm Ash-Shâtiby (qu'Allah lui accorde Sa miséricorde) dit dans le livre Al-I'tissâm: «En vérité, le Consensus (Al-jamâ'ah) est la voie sur laquelle était le Prophète (paix et salut d'Allah sur lui), ses compagnons et ceux qui les ont suivis.»

Alors, la voie du salut consiste à suivre le chemin des gens de la Sunnah et celle du Consensus (Al-Djamâ'ah) dans les paroles, les actes et le dogme, et ne jamais les contredire ou se séparer d'eux.

Allah, le Très Haut, dit: ¿Et quiconque fait scission avec le Messager, après que le droit chemin lui est apparu et suit un sentier autre que celui des croyants, alors Nous lui collerons ce qu'il s'est collé et le brûlerons dans l'Enfer. Et quelle mauvaise destination!

[An-Nisà' (les femmes)/ 115]



Allah, le Très Haut, dit encore: ¿Et voilà mon chemin dans toute sa rectitude, suivez-le donc et ne suivez pas les sentiers qui vous écartent de Sa voie. Voilà ce qu'il vous enjoint. Ainsi atteindrez-vous la piété.

[Al-An'âm (les bestiaux)/ 153]

Et dans la Sunnah le Hadith rapporté par At-Tirmidy et d'autres d'après 'Abdullah ibn 'Oumar (qu'Allah soit satisfait d'eux) dans lequel le Messager d'Allah (paix et salut d'Allah sur lui) dit: "Ma communauté ne se regroupera jamais sur l'égarement, et la Main d'Allah est avec le Consensus (Al- Djamâ'ah)."



# Questions:



La croyance authentique est Tawquifiyah. Expliquer.



Expliquer la signification de "l'attachement au Coran et à la Sunnah".



Comment un homme peut-il refuser d'entrer au paradis?



Citer quelques moyens d'éviter la division et la divergence.



# la méthodologie de lecture des sources en matière de foi chez les partisans de la sunna et du consensus





#### La mise en garde contre les innovations et la prétendue contradiction entre la religion et la raison

L'innovation signifie toute croyance ou adoration innovée dans la religion, allant à l'encontre du Livre et de la Sunnah ou de l'avis unanime des Salafs (prédécesseurs) de la communauté..

Toute innovation en matière de religion est blâmable et interdite, et son auteur est réprouvé. En vérité l'innovation est contraire à la charia et s'y oppose, et celui qui en introduit une se met dans la position de celui qui prétend corriger la Législation (Divine) en y apportant un ajout ou en en retranchant quelque chose. Il ne se suffit pas de la législation d'Allah, exalté soit-Il, et, de par son comportement, il accuse le Messager (paix et salut d'Allah sur lui) de négligence dans la communication du message et la transmission de ce qui lui a été révélé.



Or, notre Prophète (paix et salut d'Allah sur lui) n'a laissé aucune bonne œuvre sans nous inciter à l'accomplir ni aucun mal sans nous mettre en garde contre lui. Aussi l'imam Mâlik, qu'Allah lui fasse miséricorde, a-t-il dit: «Celui qui introduit dans cette communauté une chose que nos prédécesseurs ne suivaient pas, prétend que Mohammed (paix et salut d'Allah sur lui) a trahi le Message d'Allah parce qu'Allah, exalté soit-II, dit:

Aujourd'hui, J'ai amené votre religion à son point de perfection ; Je vous ai accordé Ma grâce tout entière et J'ai agréé l'Islam pour vous comme religion!

[Al-Maidah (La Table Servie)/3]

Et ce qui ne faisait pas partie ce jour-là de la religion n'en fait pas non plus partie aujourd'hui.»



#### L'islam a libéré la raison du musulman

puisqu'il l'appelle à la réflexion à faire travailler son intelligence et à se référer, en cas de désaccord, au Coran et aux paroles et pratiques du Prophète dûment établies.

Le plus grand des bienfaits qu'Allah a comblé l'homme après le bienfait de la religion est la raison, afin qu'il discerne ce qui lui apporte du bien ou lui cause de la gêne, mieux appréhender les ordres et interdits d'Allah, et connaître le grand but de son existence en l'occurrence l'adoration d'Allah sans Lui donner d'associés.



Pour cela il convient qu'il soit établi pour tout musulman et clair pour tout croyant que le dogme n'est pas un sujet sur lequel il est permis de donner son propre avis ou de débattre et qu'il est impératif à tout musulman d'avoir un dogme conforme à celui des Prophètes et des Messagers. Il doit croire aux principes fondamentaux auxquels ils ont appelé, sans incertitude, ni hésitation, «Le messager a cru en ce qu'on a fait descendre vers lui venant de son Seigneur, et aussi les croyants: tous ont cru en Allah, en Ses anges, à Ses livres et en Ses messagers; (en disant): "Nous ne faisons aucune distinction entre Ses messagers". Et ils ont dit: "Nous avons entendu et obéi. Seigneur, nous implorons Ton pardon. C'est à Toi que sera le retour.)

[Al-Baqarah (la vache)/ 285]

Ceci est le cas des croyants, c'est ainsi que se définissent leur chemin: la croyance, la soumission, l'obéissance et l'acceptation.

On s'incline devant ce qu'Allah a ordonné et interdit. Et on croit en ce dont Il a informé. Si on connait la justification, on y croit et si on ne la connaît pas, on y croit et on s'incline. Tout ce qui est intelligible n'est en effet pas accessible à toute raison, que dire alors de ce qu'aucune raison ne peut appréhender?

Et quiconque affirme ne croire, dans la loi d'Allah, qu'à ce que la raison saisit et ne pas croire au reste aura alors donné priorité à la raison sur le texte religieux.

Le fait que la raison ne saisisse pas une chose



n'implique pas que cette chose n'existe pas, c'est seulement qu'elle ne peut pas la saisir. En fait, la raison a ses limites, à l'instar de la vue et de l'ouïe. L'univers ne s'arrête pas à la limite de notre vue, et les sons ne s'arrêtent pas à la limite de notre ouïe humaine. La fourmi produit bien des sons imperceptibles et il y a dans l'univers un cosmos, des astres et des étoiles qui demeurent imperceptibles, il en est de même pour la raison.

La foi juste est fondée sur ce qui est confirmé dans le livre et la Sunnah selon la compréhension des ancêtres de la communauté (musulmanes) issus des compagnons, de leurs successeurs immédiats et des imams venus après eux.



#### Les textes sacrés doivent être compris selon ce qu'Allah a voulu

Nul n'explique l'Islam et ne traduit ce qu'Allah a voulu dire excepté Lui-même, dans Son Livre et dans la Sunnah de Son Prophète (paix et salut d'Allah sur lui). Et bien que personne n'est plus noble que le Prophète d'Allah (paix et salut d'Allah sur lui), il ne fait pourtant que transmettre de la part de son Seigneur. Allah (l'exalté) a dit: (Ô messager transmet ce qui t'a été descendu de la part de ton Seigneur.)

[Al-Maidah (La Table Servie)/ 67]



En plus de la transmission du message, il incombe au Prophète (paix et salut d'Allah sur lui) de l'expliquer. Allah (l'exalté) a dit: *(Et il n'incombe au messager que de transmettre explicitement.)* 

[An-Nour (La Lumière)/ 54]

Toutefois, l'explication peut venir directement d'Allah (l'exalté): 《Quand Nous le récitons, suis sa récitation. A Nous, ensuite incombera son explication》

[Al-Qiyamah (La Résurrection)/18-19]

La Sunnah est donc une révélation d'Allah (l'exalté) à Son Prophète (paix et salut d'Allah sur lui): ¿Et il ne prononce rien sous l'effet de la passion; ce n'est rien d'autre qu'une révélation inspirée)

[An-Najm (L'étoile)/3-4]

C'est pour cela que lorsqu'on interrogeait le Prophète (paix et salut d'Allah sur lui) et qu'il détenait déjà une réponse préalable de la part son Seigneur, il répondait; dans le cas contraire, il attendait que lui vienne la révélation.



### La mise en garde contre l'innovation d'une nouvelle lecture (interprétation) des textes religieux:

Par ailleurs, les personnes les plus en mesure de comprendre leur Prophète (paix et salut d'Allah sur lui) sont ses compagnons. Leur compréhension du Coran est une preuve en soi.



Et quiconque prétend qu'un autre qu'Allah aurait le pouvoir de légiférer dans la religion, et donc d'autoriser ou d'interdire, aura attribué un associé à Allah dans Son pouvoir législatif, ce qui constitue un acte de mécréance et d'association sur lequel personne ne diverge.

Allah n'a pas révélé Son Livre sans que Sa parole n'ait un sens signifié. Aussi, personne n'est en mesure d'expliquer ce qu'Il a signifié hormis celles parmi Ses créatures à qui Il l'a permis.

Néanmoins, celui qui se penche et médite le Coran peut parvenir à en déduire une certaine compréhension à condition:

Qu'il comprenne le Livre d'Allah et la Sunnah de Son Envoyé (paix et salut d'Allah sur lui) par la compréhension de nos anciens pieux prédécesseurs; la compréhension de l'Envoyé (paix et salut d'Allah sur lui) et la compréhension des nobles Compagnons, ceux qui les ont suivi à la perfection (2ème génération), ainsi que la génération suivante qui les ont également suivi à la perfection (3ème génération). C'est une affaire nécessaire qui se doit d'être appliquée, et quiconque se détache de l'une de ces choses s'égare en perdition. Cela correspond à la parole que j'ai lue d'Ibn Taymiyyah, et citée par Ibn al-Qayyîm qui dit: «Celui qui se sépare de la preuve s'égare du droit chemin, et il n'y a de preuve valable que dans ce qui a été rapporté par l'Envoyé.»

- Qu'il ne sorte pas du cadre de la langue arabe et de sa structure.
- Qu'il n'aille pas à l'encontre d'un sens avéré de manière claire dans le Coran.

Aussi, tout ce qui est attribué à Allah (L'Exalté) n'est pas nécessairement une vérité. Les Gens du Livre se sont en effet égarés par des déductions tirées par les cheveux, et parce qu'ils ont déformé ce qui était explicite, lui préférant l'ambigu. Allah (L'Exalté) a dit au sujet des Gens du Livre: «Et il y a parmi eux certains qui roulent leur langue en lisant le Livre pour faire croire que cela provient du Livre, alors qu'il n'est point du Livre; et ils disent: ceci vient d'Allah, alors qu'il ne vient point d'Allah. Ils disent sciemment des mensonges contre Allah.

[Al-Imran (La Famille d'Imran)/78]



## Questions:



**Que veut-on dire par** "l'Innovation"?



Comment l'Islam a-til libéré la raison du
musulman? La priorité
est-elle donnée à la raison
ou au texte religieux?
Pourquoi?



Les textes sacrés doivent être compris selon une méthodologie précise. Expliquer.

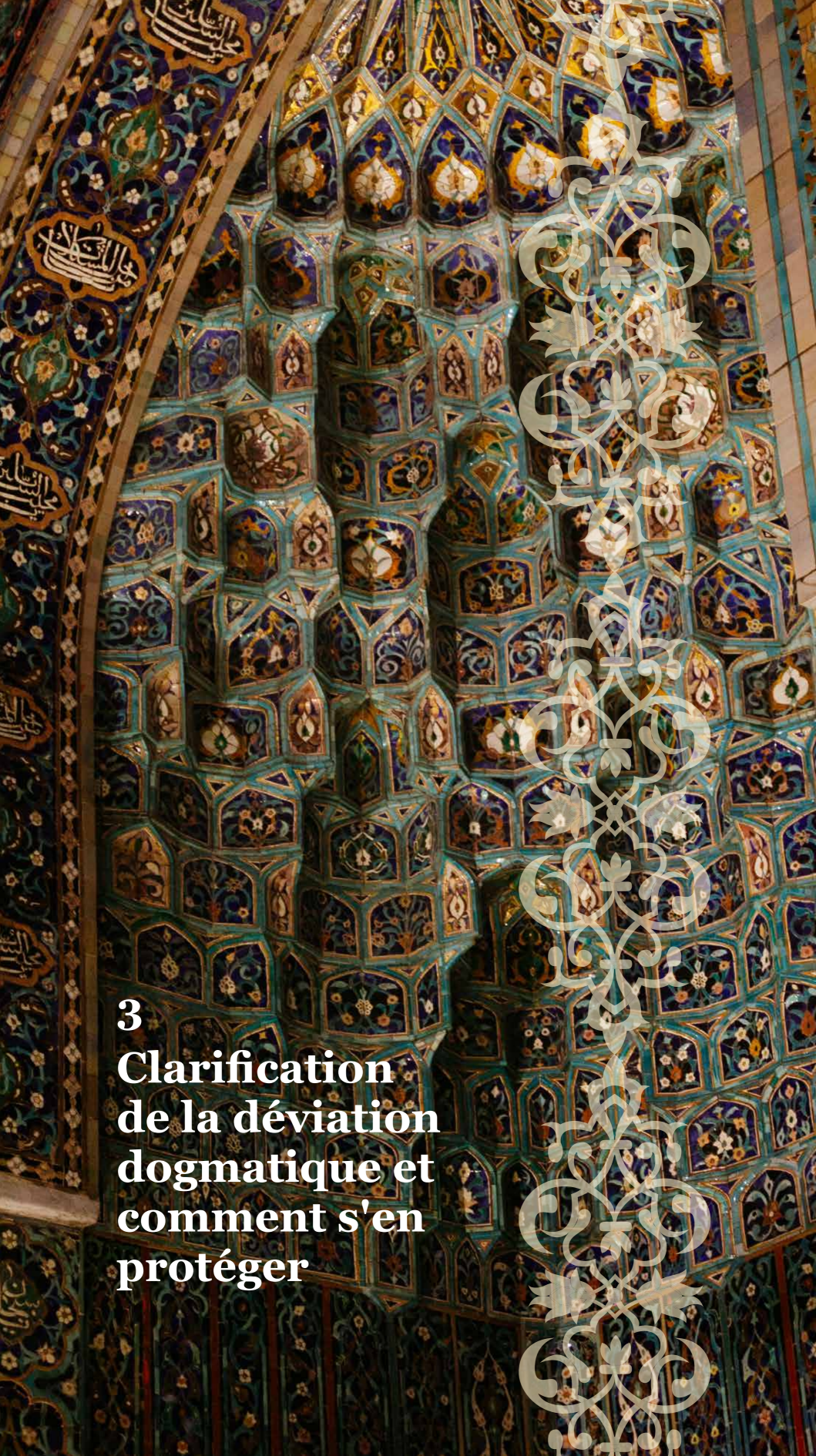


La Sunnah peut-elle être rejetée? Pourquoi?



La nouvelle interprétation des textes religieux est une innovation selon les savants. Justifier.





a Déviation dogmatique est synonyme de perte et d'égarement, car la croyance authentique est le facteur principal qui incite à la réalisation d'oeuvres utiles. Un homme démuni d'un dogme authentique est en proie à toutes sortes d'illusions et de doutes, qui parfois, lorsqu'ils s'accumulent, l'empêchent d'avoir une vision saine des chemins qu'il doit emprunter pour accéder à une vie heureuse. Bien pire encore, il arrive qu'il recourt au suicide, façon pour lui de se débarrasser d'une vie où plus rien n'avait de sens. Nous témoignons de cela dans les sociétés qui ne sont pas dirigées par les principes d'une croyance authentique et où les acteurs de ces mêmes sociétés ont perdu toute guidance spirituelle, même si elles possèdent des biens matériels, elles sont en fait dépourvues des composantes d'une vie heureuse, donc vouées à la ruine. Ceci est le cas des sociétés mécréantes, car il faut comprendre que cette puissance matérielle a besoin d'être dirigée et orientée afin de tirer profit de ses particularités et avantages, Allah le très haut dit: ∢Ô les Messagers ! Mangez des choses pures, et agissez en bien»

[Al-Mu'minun (les croyants)/ 51]

∢Nous avons certes accordé une grâce à David de notre part. Ô montagnes et oiseaux, répétez avec lui (les louanges d'Allah). Et pour lui, Nous avons amolli le fer. - (en lui disant):



⟨Fabrique des cottes de mailles complètes et mesure bien les mailles⟩. Et faites le bien. Je suis Clairvoyant sur ce que vous faites.⟩

¿Et à Salomon (Nous avons assujetti) le vent, dont le parcours du matin équivaut à un mois (de marche) et le parcours du soir, un mois aussi. Et pour lui nous avons fait couler la source de cuivre. Et parmi les djinns il y en a qui travaillaient sous ses ordres, par permission de son Seigneur. Quiconque d'entre eux, cependant, déviait de Notre ordre, Nous lui faisions goûter le châtiment de la fournaise.

[Saba/ 10 à 13]

Par conséquent, la force spirituelle ne doit être séparée de la force matérielle, en cas de dissociation entre ces deux forces, résultat d'une déviation dogmatique, cette puissance matérielle deviendra alors un moyen de destruction comme c'est le cas dans beaucoup de sociétés mécréantes qui ne détiennent que le matériel.

# Plusieurs causes sont à l'origine de la déviation de la croyance, citons les principales:



L'ignorance de la croyance authentique due au délaissement de son étude et de son enseignement, ou au peu d'intérêt qu'on peut y prêter au point qu'il apparaisse une génération ignorante tout de cette croyance, ne connaissant ce qui l'annule et ce qui l'oppose. Ils croiront que la vérité est fausse et le faux vérité, comme Omar ibn al-khattab (qu'Allah l'agrée) dit: "L'Islam sera délié de ses liens, noeud par noeud au moment ou il apparaîtra dans l'Islam ceux qui ne connaissent pas l'ignorance (la période préislamique)".

À chaque fois que le temps passe, et que les gens s'éloignent des traditions prophétiques, la science diminue et l'ignorance se répand, comme l'a informé le prophète (paix et salut d'Allah sur lui) lorsqu'il dit: "Ceux qui vivront d'entre vous, verront beaucoup de divergences", "Allah n'ôte pas la science en la soustrayant de la poitrine des serviteurs (des savants), il l'ôte plutôt en faisant disparaître les savants jusqu'à ce qu'il ne reste plus de

savants, alors les gens prendront comme dirigeants des ignorants qui lorsqu'on les questionne donnent leur avis sans aucune connaissance, ils s'égareront et égareront (les gens)" (Rapporté par Boukhari et Mouslim

Seuls les savants et la science peuvent faire face aux innovations, par conséquent, si la science et les savants disparaissent, alors l'occasion est donnée à l'apparition et la prolifération de l'innovation et au dynamisme de ses adeptes.

Se conformer obstinément à l'exemple des pères et des ancêtres, au point de rejeter la vérité et d'accepter le faux, Allah dit: ¿Et quand on leur dit: "suivez ce qu'Allah a fait descendre"; Ils dirent: "non, mais nous suivons ce sur quoi nous avons trouvé nos ancêtres"; Quoi! Même si leurs ancêtres ne comprenaient rien et n'étaient pas bien guidés?

[Al-Baqarah (La vache)/ 170]

Suivre aveuglement le dire des gens dans le domaine de la croyance, sans avoir aucune connaissance des preuves et de leur validité, comme c'est le cas chez les adeptes des différentes sectes qui suivent des imams égarés et donc divergent du dogme authentique.

Suivre inconditionnellement les opinions d'autrui représente une barrière entre l'homme et le fait qu'il se conforme aux preuves et qu'il connaisse la vérité, Allah dit: «Et quand on leur dit: «Suivez ce que Dieu a



fait descendre), ils disent: (Non, mais nous suivrons les coutumes de nos ancêtres.)

[Al Baqarah (la vache)/ 170]

Ceci est le cas des fanatiques de nos jours parmi certains adeptes du soufisme et des adorateurs des tombes, lorsqu'ils sont invités à suivre le livre et la sunna, et à délaisser ce qu'ils pratiquent, qui est contraire (au coran et la sunnah), ils s'appuient alors sur leurs doctrines, sur leurs maîtres (de pensée), sur leurs pères et ancêtres.

Quiconque obéit aux créatures, dans la légalisation de ce qu'Allah a interdit ou l'interdiction de ce qu'Allah a rendu licite, et croit en son for intérieur qu'il est possible aux créatures de rendre les choses licites ou illicites et qu'il est possible pour lui ou pour un autre de leur obéir dans ce domaine comme des seigneurs en dehors d'Allah, a par cela commit le polythéisme majeur.

Allah, l'Exalté, a dit: ¿Es ont pris leurs rabbins et leurs moines, ainsi que le Christ fils de Marie, comme Seigneurs en dehors d'Allah, alors qu'on ne leur a commandé que d'adorer un Dieu unique. Pas de divinité à part Lui! Gloire à Lui! Il est au-dessus de ce qu'ils [Lui] associent.

[At-Tawbah (le désaveu ou le repentir)/ 31]

L'explication du verset, qui ne dégage aucune ambiguité, est le fait d'obéir aux *Ulémas* (Erudits) et aux adorateurs dans le péché, (c'est-à- dire: en modifiant le jugement d'Allah) et non le fait de les invoquer, comme l'a expliqué le Prophète il à 'Addiy ibn Hâtim, lorsque ce dernier lui demanda: "Mais nous ne les adorons pas?" [Le

Prophète (paix et salut d'Allah sur lui) lui notifia que leur adoration consistait en leur obéissance dans le péché (en modifiant le jugement d'Allah). Il (paix et salut d'Allah sur lui) dit: «N'est-ce pas qu'ils interdisent ce qu'Allah a rendu licite et que vous l'interdisez alors? Et qu'ils rendent licite ce qu'Allah a interdit et que vous le rendez alors licite?»

Il ('Addiy) dit: "Certes". Il (paix et salut d'Allah sur lui) dit: "Ceci est leur adoration." (Recueilli par At-Tirmidy qui l'a jugé bon, ainsi que At-Tabarâni dans son Grand Mou'djam)



Élever les saints et les pieux (awliya) au dessus de leur rang au point de croire qu'ils sont capables d'accomplir ce qu'Allah seul est capable de faire, comme leur procurer

des bienfaits et repousser un malheur, les prendre comme des intermédiaires entre Allah et ses créatures dans l'exécution des requêtes et des invocations, si bien qu'on leur voue une adoration en dehors d'Allah et qu'on se rapproche de leurs tombes par des sacrifices, des voeux, des invocations et qu'on leur demande l'aide et le secours.

Certes, l'origine de l'avènement du polythéisme parmi les fils d'Adam est l'exagération commise à l'égard des gens pieux et admirés et le dépassement des limites dans leur flatterie, leur éloge et leur louange.

Allah, l'Exalté, a dit: ∢Et ils ont dit: "N'abandonnez jamais vos divinités et n'abandonnez jamais Wad, Suwâ', Yagût,



Ya'ûq et Nasr'a. Elles [les idoles] ont déjà égaré plusieurs. Ne fais (Seigneur) croître les injustes qu'en égarement) [Nuh (Noé)/ 23-24.]

Ce sont les noms d'hommes pieux de la communauté de Noé. Lorsqu'ils moururent, ils leur dressèrent des idoles à leur effigie portant leurs noms, dans le but de les glorifier, d'éterniser leur mémoire et de se rappeler de leurs bienfaits, ce qui les conduisit en définitif à leur adoration.

Ce qui a été recueilli d'après Ibn Abbâs (qu'Allah soit satisfait d'eux) confirme cette thèse. Il (Ibn Abbâs) dit: "Les idoles qui étaient dans la communauté de Noé finirent par arriver chez les Arabes......"

Et ces noms sont ceux d'hommes pieux de la communauté de Noé. Lorqu'ils moururent, Satan suggéra à leur peuple d'ériger des monuments portant leurs noms dans tous leurs lieux de réunion. Ils le firent donc sans pour autant adorer ces monuments. Lorsque cette génération disparut et que la science qui retraçait l'origine de ces monuments s'effaça des mémoires, ils (monuments) furent adorés."

Ibn Djarir At-Tabari a recueilli, d'après Muhammad ibn Qays qui a dit à propos de la parole d'[Allah], l'Exalté:

«Et ils ont dit: "N'abandonnez jamais vos divinités"». ..le verset: «C'était des gens pieux parmi les fils d'Adam. Ils avaient des disciples qui suivaient leur exemple. Lorqu'ils moururent, leurs disciples se dirent: "Si nous



dressions leurs portraits pour nous rappeler d'eux, cela nous inciterait à plus d'adoration. Ils édifièrent donc leurs portraits. Lorqu'eux aussi moururent, et qu'une autre génération leur succéda, Satan s'infiltra parmi eux et leur dit à propos des portraits: "Ils les adoraient, c'était grâce à eux qu'ils obtenaient la pluie." Alors ils les adorèrent.»

Se distraire de la méditation des signes d'Allah dans l'univers et de ses signes dans le Coran. Être ébloui par la formidable avancée dans le domaine de la modernité matérielle, au point où certains pensent que cela est grâce à l'unique capacité humaine, alors ils ont glorifié l'homme et lui ont attribué à lui seul toutes ses inventions, comme qaroun prétendit: (Il dit: "c'est par une science que je possède que ceci m'est venu )

[Al-Qassas (Le récit)/78]

Et comme l'homme dit: 《Ceci m'est dû!"》
[Fussilat (Les Versets détaillés)/ 50]

《Je ne la dois qu'à (ma) science》
[Az-Zumar (Les groupes)/ 49]

Ils ne méditent et ne contemplent pas la grandeur de celui qui a créé toutes ces créatures, qui a mis en place les spécificités de cette nature resplendissante, celui qui a créé l'homme et lui a donné la puissance afin qu'il extraie ses bienfaits et qu'ils en tirent profit. (N'ont-ils pas médité sur le royaume des cieux et de la terre, et toute chose qu'Allah a créée).

rasoulallah.net

[Al-A'raf (Les Murailles)/ 185]



¿Et pour vous, Il a assujetti le soleil et la lune à une perpétuelle révolution. Et Il vous a assujetti la nuit et le jour ﴾ ∢Il vous a accordé de tout ce que vous Lui avez demandé. Et si vous comptiez les bienfaits d'Allah, vous ne sauriez les dénombrer ▶

[Ibrahim (Abraham)/ 32 à 34]

Dans les foyers, on ne trouve plus celui qui assure le rôle de guide, alors que le Prophète (paix et salut d'Allah sur lui) a dit: "Chaque enfant naît suivant la saine nature (fitra), ce sont ses parents qui ensuite le rendent juif, chrétien ou mage" (rapporté par Boukhari et Mouslim). Les parents assurent donc un rôle essentiel dans l'orientation de leurs enfants.

Manquement des moyens d'éducation et d'information dans la majeure partie du monde islamique à leur mission principale.

Les programmes d'enseignement ne consacrent que peu d'importance, voire pas du tout, à la religion. Les moyens d'information audiovisuels sont désormais des moyens de destruction et de déviation, représentant uniquement le monde matériel et le monde du divertissement, ils ne portent pas de regard sur tout ce qui réforme les moeurs et développe la croyance authentique et ils ne font face aux diverses tendances. La conséquence de cela sera l'apparition d'une génération sans défense devant l'armée de l'athéisme (ilhad).

#### Suivre la passion

Celui qui se détourne du livre et de la sunna suivra alors sa passion comme Allah, le Très-Haut dit: (Mais s'ils ne te répondent pas, sache alors que c'est seulement leurs passions qu'ils suivent. Et qui est plus égaré que celui qui suit sa passion sans une guidance d'Allah? Allah vraiment, ne guide pas les gens injustes.)

[Al-Qassas (Le récit)/50]

∢Vois-tu celui qui prend sa passion pour sa propre divinité? Et Allah l'égare sciemment et scelle son ouïe et son coeur et étend un voile sur sa vue. Qui donc peut le guider après Allah? Ne vous rappelez-vous donc pas ? ▶

[Al-Djathiyah (L'agenouillée)/ 23]

L'innovation n'est autre que l'étoffe de la passion suivie.



#### L'imitation des mécréants

Ceci est la pire des causes menant à la pratique de l'innovation.

Abu Waqid al-laythi a dit: "alors que nous venions récemment de nous convertir à l'islam, nous sortîmes en expédition avec le Prophète (paix et salut d'Allah sur lui) pour la bataille de Hunayn. Les polythéistes avaient l'habitude de se recueillir auprès d'un arbre de lotus aux branches duquel ils suspendaient leurs armes. Ils surnommaient cet arbre: dhatou-anwat. Apercevant un jujubier, nous dîmes au prophète (paix et salut d'Allah sur lui): "Ô Envoyé d'Allah! Désigne-nous un arbre dhatou-



anwat semblable à leur arbre, le Prophète (paix et salut d'Allah sur lui) s'exclama alors: "Allah est le plus grand! L'histoire se répète! Par celui qui détient mon âme entre ses mains, vous venez de tenir les même propos qu'on tenus les enfants d'Israël à Moise (paix et salut d'Allah sur lui): (Désigne-nous une divinité semblable à leurs dieux.) Il dit: (Vous êtes certes des gens ignorants.) [Al-A'raf (Les Murailles)/ 138]

Vous suivez certes les voies de ceux qui vous ont précédés"

Dans ce hadith nous observons que l'imitation des mécréants est ce qui entraîna Bani Israël (les israélites) à réclamer cette demande abjecte, qui est de leur designer une divinité qu'ils puissent adorer. Et c'est ce qui incita quelques compagnons du prophète à lui réclamer qu'il leur désigne un arbre par lequel ils puissent acquérir bénédiction en dehors d'Allah.

Et ceci est actuellement le même problème, car la plupart des musulmans imitent les mécréants dans leurs actes d'innovation et de polythéisme, à l'exemple des anniversaires, de déterminer des jours et des semaines bien précis pour l'accomplissement d'oeuvres spécifiques, des cérémonies et des commémorations religieuses, de la mise en place de statues et de monuments mémoriels, de l'organisation d'obsèques et de leurs innovations, de la construction d'édifices au dessus des tombes, etc.



#### 1 Sa définition

Linguistiquement, l'exagération est: le dépassement des limites, représenté par l'éloge ou le dénigrement abusif d'une chose par rapport à ce qu'elle mérite.

En terminologie, l'exagération est le dépassement des limites de ce qu'Allah a légiféré pour Ses serviteurs, tant dans le dogme que dans l'adoration.

#### 2 Son jugement

L'exagération est interdite, comme ceci est mentionné dans les textes qui tôt ou tard mettent en garde contre elle, tout en démontrant ses conséquences infâmes.

Allah, l'Exalté, a dit: ﴿Ô gens du Livre (Chrétiens), n'exagérez pas dans votre religion, et ne dites d'Allah que la vérité.}

[An-Nissà' (les femmes)/171]

Et Allah (l'Exalté) dit: ¿Dis: "Ô gens du Livre, n'exagérez pas en votre religion, s'opposant à la vérité. Ne suivez pas les passions des gens qui se sont égarés avant cela, qui ont égaré beaucoup de monde et qui se sont égarés du chemin droit.

[Al-Mà'idah (la table servie)/77]

Et d'après Ibn Abbâs (qu'Allah soit satisfait d'eux) le Messager d'Allah (paix et salut d'Allah sur lui) dit: «Prenez garde de l'exagération! Vos prédécesseurs périrent par leur exagération en religion.» (Recueilli par Ahmad et



authentifié par Al-Hâkim, Ad-Dhahabi l'approuva)

Et d'après Ibn Mass'oud (qu'Allah soit satisfait de lui) le Messager d'Allah a dit: «Que périssent ceux qui abusent!» il le répéta trois fois. (Recueilli par Mouslim)

Et d'après 'Oumar ibn Al-Khattâb (qu'Allah soit satisfait de lui) le Messager d'Allah (paix et salut d'Allah sur lui) a dit: «Ne me flattez pas exagérément comme les chrétiens ont flatté Jésus fils de Marie, je ne suis qu'un serviteur d'Allah et Son Messager.» (Recueilli par Al-Boukhàry)

Le sens du *Hadith* est: ne me faites pas d'éloges exagérées comme les chrétiens l'ont fait pour Jésus, finissant par lui attribuer la Seigneurie et la Divinité. Je ne suis qu'un serviteur d'Allah. Qualifiez- moi comme mon Seigneur m'a qualifié et dites: Serviteur d'Allah et Son Messager.

Mais les égarés refusèrent et contredirent son ordre en commettant ce qu'il interdit. Ils lui contestèrent d'une manière abominable, ils exagérèrent sur sa personne et allèrent trop loin dans leurs flatteries. Ils prétendirent en lui ce que les chrétiens ont à peu près ou ont prétendu en Jésus. Ils lui demandèrent le pardon des péchés, la dissipation des tristesses, la guérison des maladies... choses étant propres à Allah Seul, qui n'a point d'associé. Tout ceci n'est que de l'exagération en religion.

# Les moyens de se protéger de cette déviation se résument dans ce qui suit:





afin d'acquérir le dogme authentique comme l'ont fait les prédécesseurs en puisant leur croyance dans ces deux sources.

Et comme il est dit: "Le dernier homme de cette communauté ne sera reformé que par ce qui a servi de réforme au premier".

Prendre soin d'enseigner la croyance authentique, croyance des pieux prédécesseurs, lors des différents niveaux scolaires en octroyant un temps nécessaire du programme et insister sur la précision des examens dans cette matière.



Imposer l'étude des livres qui se réfèrent à la pure voie de nos prédécesseurs et mettre à l'écart les ouvrages des sectes comme les soufis et les innovateurs, les djahmiya, les mou'tazila, les acha'ira, les matouridiya et bien d'autres encore. Exception faite si cela consiste à réfuter et dénoncer tout ce qui est de faux chez eux.

Mise en place de prêcheurs, réformateurs qui ont pour mission de revivifier la croyance des prédécesseurs et de contrer l'égarement des antagonistes.



# Questions:



Citer quelques causes de la déviation de la croyance.



Parler de "l'exagération" et de son jugement.



Quels sont les moyens permettant d'éviter la déviation de la croyance.







# Ce chapitre est constitué des thèmes suivants:

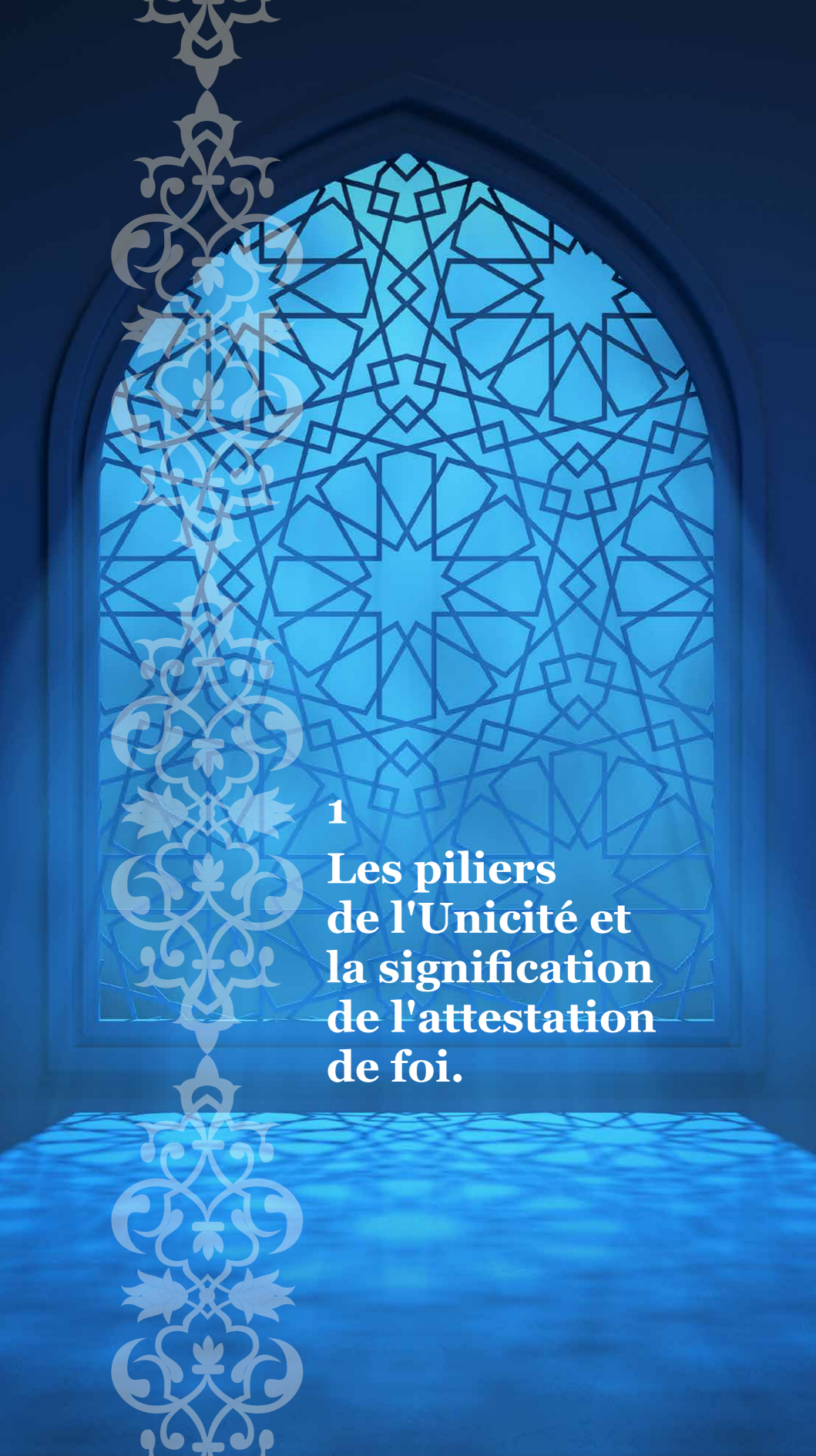


- 1 Les piliers de l'Unicité et la signification de l'attestation de foi.
- Les conditions de validité des deux témoignages.
- 3 La croyance en Allah.
- Les preuves de l'existence d'Allah; Exalté soit-il, en dehors de la religion.
- Les conditions de validité des œuvres.
- 6 Les constituantes de la foi.
- Du mérite du Tawhid et des péchés qu'il permet d'expier.
- 8 L'Unicité est le fondement de l'appel des Messagers.
- 9 Les effets de l'Unicité d'Allah dans la vie.





«Lorsqu'Allâh veut le bien pour Son adorateur, Il lui fait comprendre la religion» Car la première des sciences est celle de la Croyance et du Tawhid (de l'Unicité) avant toute chose. C'est le niveau le plus élevé dans le domaine des sciences, car la grandeur de la science dépend de son sujet. Il faut comprendre le Tawhid conformément au livre d'Allah et à la Sounnah de l'Envoyé d'Allah (paix et salut d'Allah sur lui), et selon la compréhension de nos anciens prédécesseurs.



'Unicité consiste en deux piliers fondamentaux autour desquels tournent les textes du Noble Coran et de la Sunnah:

#### 1 La négation 2 L'affirmation

À ce propos, Al- Shanqīṭī dit: "la mise en application du sens de l'expression: *lā'ilāha 'illaā allāh* (il n'y a point de divinité en dehors d'Allah) comprend à la fois une négation et une affirmation.

La négation signifie : dépouiller toute sorte de divinité de tout acte d'adoration; excepté Allah.

Quantà l'affirmation, elle consiste à vouer exclusivement le culte pur à Allah; le Très Haut, selon ce qu'll avait légiféré et nous a été transmis par ses messagers, que la paix soit sur eux"

Par conséquent, celui qui se contente d'affirmer qu'Allah est, le Seul, digne d'être adoré, sans croire fermement que toute divinité en dehors d'Allah est nulle et non avenue, il n'a donc pas réalisé le sens vrai du terme de l'Unicité grâce auquel il sera sauvé le jour de la Résurrection.

De même, celui qui nie catégoriquement la déité en procédant ainsi à la non-confirmation pure, n'a, en effet, réalisé l'Unicité Or, la négation et l'affirmation sont absolument indispensables.

Celui qui maitrise bien la langue arabe envisage que le style concis dans l'expression *lā'ilāha 'illaā allāh* (il n'y a point de divinité en dehors d'Allah) met en place et exige la négation et l'affirmation.

Plusieurs versets coraniques donnent la même signification:



Allah; Exalté soit-il dit: *Nous avons envoyé dans chaque communauté un Messager,* [pour leur dire]: *«Adorez Allah et écartez-vous du Tâghût»* 

[Les abeilles/36]

L'expression "Adorez Allah" indique l'affirmation alors que celle de "écartez-vous du Tâghût" indique la négation.



De même, Allah; le Très-Haut, dit dans le même sens: (Adorez Allah et ne Lui donnez aucun associé) [Les femmes/36]

ce verset ordonne d'adorer Allah et interdit de vouer les actes d'adoration à d'autre divinité que lui; Il combine donc la négation et l'affirmation.



Allah; L'Exalté dit : ∢afın que vous n'adoriez qu'Allah) [hūd/26]

ce verset prohibe d'adorer une autre divinité, hormis Allah, et commande de L'adorer, seul, sans associé.



D'ailleurs, dans les propos d'Ibrahim, que la paix soit sur lui: ¿Je désavoue totalement ce que vous adorez \*\* à l'exception de Celui qui m'a créé ¿ [L'ornement/26-27]



Il y a aussi une négation et une affirmation; si la phrase "Je désavoue totalement ce que vous adorez ..." désigne la négation absolue, l'expression "à l'exception de Celui qui m'a créé " conforme l'adoration exclusivement vouée à Allah.

Pour bien réaliser l'Unicité, nous devons réunir ses deux piliers: la négation et l'affirmation. Le croyant doit impérativement nier l'adoration pour les fausses divinités et la confirmer uniquement pour Celui qui la mérite (Allah) ; l'Exalté, sans aucun associé.

Sache alors que la négation consiste à mécroire en At-Tâghût (au Rebelle) et que, l'affirmation, par contre, implique de croire en Allah.

À ce propos, Allah, le Très-Haut, dit: *Donc, quiconque mécroit au Tâghût (au Rebelle) tandis qu'il croit en Allah saisit l'anse la plus solide* 

[La vache/256]

L'expression "l'anse la plus solide" désigne le terme d'al Tawḥīd (l'Unicité): "lā'ilāha 'illaā allāh (il n'y a point de divinité en dehors d'Allah)"

Allah; le Très-Haut, dit: 《Nous avons envoyé dans chaque communauté un Messager, [pour leur dire]: «Adorez Allah et écartez-vous du Tâghût»》

[Les abeilles/36]

La croyance en Allah consiste alors à mécroire en *Tâghût* 

# La liberté de croyance:



La liberté religieuse ou la liberté de croyance est une doctrine qui consiste à assurer le droit de l'individu, en général, ou d'une communauté à manifester leurs cultes, leurs croyances et leurs rites religieux à travers l'apprentissage, la pratique et les cérémonies. Ce terme comprend aussi la liberté de changer de religion ou celle de ne pas adopter une religion.

Selon ce qui a été confirmé dans les deux piliers de l'Unicité, l'appel à la liberté de croyance parait clairement dangereux, puisque la loi de (la liberté de croyance) n'implique pas de mécroire en al-Tâghût, mais elle reconnaît plutôt toute divinité en dehors d'Allah.

C'est une liberté qui donne le droit à n'importe qui d'adorer n'importe quoi sans donner droit aux autres de contester ni de réfuter ces fausses divinités. Cet appel contredit, sans aucun doute le dogme de l'Unicité qui consiste essentiellement à n'adorer qu'Allah et ne Lui donner aucun associé. Il consiste également à nier tout ce qui est adoré en dehors d'Allah (Ce qu'on veut dire par mécroire au Tâghût). Cela exige que le croyant monothéiste déclare qu'il désavoue la mécréance et les mécréants. Cela est certes la vérité éclatante.

## Le vrai sens de la liberté:



La véritable liberté, c'est de se débarrasser de l'adoration de quiconque en dehors d'Allah (L'Exalté). Comprendre la liberté comme le fait de sortir de l'ordre d'Allah (L'Exalté) est en réalité un culte narcissique et une soumission à la passion. Allah (L'Exalté) a dit:

⟨Vois-tu celui qui prend sa passion pour sa propre divinité, qu'Allah égare sciemment, scelle son ouïe et son coeur et étend un voile sur sa vue ? Qui donc peut le guider après Allah ? Ne vous rappelez-vous donc pas?⟩

[Al-Djathyia (L'agenouillée)/ 23]

Quiconque autorise l'homme à dire ou à faire ce qu'il lui plaît, comme il lui plaît et quand il lui plaît fait en effet aveu d'adoration pour ses penchants et pour Satan. L'homme a en effet été créé adorateur. Et s'il n'adore pas Allah, il devient nécessairement adorateur d'autrui.



# Signification du témoignage: "Mohammad est l'Envoyé d'Allah":



C'estreconnaître, intérieurement et extérieurement, qu'il est le serviteur d'Allah et son envoyé à l'ensemble des gens.

Agir suivant ce que cela implique: Obéir à ce qu'il ordonne, croire à ce qu'il nous a informé, s'écarter de ce qu'il nous a interdit et adorer Allah qu'avec ce qu'il nous a légiféré

Les piliers du témoignage: "Mohammad est le messager d'Allah": Il comporte également deux piliers compris dans la parole: son esclave et son prophète. Ces deux termes réfutent tout excès et toute négligence dans le droit du Prophète (paix et salut d'Allah sur lui) car il est son esclave et son serviteur et il est la plus parfaite des créatures dans ces deux attributs d'honneur.

La signification du terme esclave: personne qui est la propriété d'autrui et qui est à son service. Il est donc un être humain qui a été créé comme ont été créés les autres êtres humains et qui est sujet aux choses courantes de la vie, comme Allah a dit: ¿Dis 'Je suis un être humain comme vous')

[Al-Kahf (La caverne)/ 110]



Il (paix et salut d'Allah sur lui) a assumé sa servitude (envers Allah) comme il se doit, et Allah l'a félicité de cela: (Allah ne suffit-il pas à son esclave)

[Az-zumar (Les groupes)/36]

(Louange à Allah qui a fait descendre sur son serviteur le livre)

[Al-Kahf (la caverne)/1]

La signification du terme "Prophète": l'Envoyé à l'ensemble des hommes, prêchant en Allah, tout en leur annonçant bonne nouvelle (le paradis) et en les prévenant (de l'enfer).

Le témoignage de ses deux caractéristiques (Envoyé et esclave) réfute tout excès et toute négligence dans son droit (paix et salut d'Allah sur lui).

Malheureusement, beaucoup de ceux qui se réclament de sa communauté ont excédé dans son droit et l'ont ainsi élevé de son rang de serviteur au rang de divinité adorée en dehors d'Allah. Ils lui ont demandé secours en dehors d'Allah et lui ont demandé ce dont seul Allah est capable, comme l'accomplissement des requêtes et la dissipation des malheurs.

D'autres ont renié sa mission ou ont renoncé à le suivre et se sont basés sur des avis et des paroles contraires aux siennes et ont abusé dans l'interprétation de ses dires et édits.

Il est exigé d'aimer le Prophète (paix et salut d'Allah sur lui), car il est celui qui a appelé à Allah, il le fit connaître (aux gens), il est celui qui a transmis sa législation et



expliqué ses lois. Tout ce qu'ont acquis les croyants dans cette vie-là et l'au-delà, c'est par l'intermédiaire de ce Prophète et personne ne rentrera au paradis sauf en lui obéissant et en adoptant sa conduite. Et, (il est cité) dans le hadith: "Si trois choses se rassemblent chez une et seule personne, alors elle goûtera à la douceur de la foi: qu'il aime Allah et son Prophète par-dessus tout, qu'il aime son prochain pour Allah uniquement, qu'il déteste retourner à la mécréance, après qu'Allah l'en ait sauvé, comme il déteste être jeté dans le feu" (Rapporté par Boukhari et Mouslim)

L'amour du Prophète (paix et salut d'Allah sur lui) est donc conséquente et inhérente à l'amour d'Allah, et elles successive à elle dans un degré de hiérarchie. La spécificité de l'amour (du Prophète (paix et salut d'Allah sur lui) et l'obligation qu'elle soit placée avant l'amour de tout être cher (sauf l'amour d'Allah) est relaté dans sa parole: "aucun d'entre vous ne sera (parfaitement) croyant tant que je lui serais pas plus cher que ses propres enfants, son père et tous les gens du mondes" (Rapporté par Boukhari et Mouslim)

L'amour du Prophète (paix et salut d'Allah sur lui) implique sa vénération et son respect, c'est adopter sa conduite et placer sa parole devant la parole de toute autre personne de l'humanité et vénérer sa sunna.

Le savant Ibn al Quayim cite: "Et tout amour et vénération pour l'être humain est permis uniquement si elle est conséquente de l'amour et de la vénération d'Allah,



comme c'est le cas pour l'amour et la vénération du Prophète (paix et salut d'Allah sur lui), elle parfait l'amour et la vénération de celui qui l'a envoyé. Sa communauté l'aime car Allah l'aime, elle le respecte grandement et le vénère, car Allah l'a vénéré, c'est donc un amour pour Allah et qui fait parti des engagements de l'amour d'Allah."

L'interdiction de dépasser les limites concernant son rang et d'exagérer dans son éloge: le Prophète (paix et salut d'Allah sur lui) a interdit cela et lorsque des compagnons lui dirent : "tu es notre maître " il (paix et salut d'Allah sur lui) dit: "votre maître est Allah le Très-Haut "

Certaines personnes lui dirent: "Ô envoyé d'Allah, Ô le meilleur d'entre nous et le fils du meilleur d'entre nous, O notre maître et le fils de notre maître" il dit : "Ô vous les gens, dites votre parole et que le diable ne vous induise pas en erreur, je suis Mohammad, le serviteur d'Allah et son Envoyé, je n'aime pas que vous m'éleviez au-dessus de mon rang, dans lequel Allah m'a placé" (Rapporté par Abou dawoud et authentifié par Albani voir *Michakate almassabih*)

En dépit de cela, beaucoup de gens ont contredit son interdiction, ils commencèrent à l'invoquer, à lui demander secours, à jurer par lui, à lui réclamer ce qu'on ne réclame uniquement à Allah, comme cela se passe dans les fêtes de la naissance du Prophète (paix et salut d'Allah sur lui), les poèmes et les chants, sans distinguer entre le droit d'Allah et celui du Prophète (paix et salut d'Allah sur lui).



# Concernant l'obligation d'obéir au Prophète

(paix et salut d'Allah sur lui)



L'obéissance au Prophète (paix et salut d'Allah sur lui) est une obligation, elle consiste à faire tout ce qu'il nous a ordonné et délaisser tout ce qu'il a interdit. Allah a placé le fait d'obéir au Prophète (paix et salut d'Allah sur lui) et de se conformer à lui comme étant une cause d'acquisition de l'amour d'Allah et du pardon des péchés: ¿Dis: ¿Si vous aimez vraiment Allah, suivez-moi, Allah vous aimera alors et vous pardonnera vos péchés. Allah est Pardonneur et Miséricordieux.

[Al-Imran (La famille d'Imrane)/31]

Et a désigné son obéissance comme étant une guidance, et sa désobéissance comme étant un égarement: *Et si vous lui obéissez, vous serez bien guidés*[An-Nur (La lumière)/54]

Allah nous a informés que dans le Prophète (paix et salut d'Allah sur lui), se trouve un modèle exemplaire: ¿En effet, vous avez dans le Messager d'Allah un excellent modèle [à suivre], pour quiconque espère en Allah et au Jour dernier et invoque Allah fréquemment. [Al-Ahzab (Les coalisés)/ 21]



Ibn kathir dit: "Ce verset représente une base essentielle dans le fait de se conformer au Prophète dans ses dires, actes et positions, c'est pour cela qu'Allah ordonna les gens à imiter le Prophète (paix et salut d'Allah sur lui), le jour des coalisés, dans sa patience et l'incitation à celle-ci, dans son endurance et sa lutte constante (contre les ennemis), et l'attente de la délivrance de son seigneur, exalté soit il, qu'Allah prie sur lui et le salue constamment jusqu'au jour dernier"



# Les conditions de "Il n'y a pas de divinité (méritant l'adoration) sinon Allah"

Sept conditions sont obligatoirement requises pour ce témoignage. Celui qui le prononce devra donc réunir ces sept conditions pour que son témoignage lui soit profitable. Elles sont, de manière globale:

la science (s'opposant à l'ignorance)

la certitude (incompatible avec le doute)

l'acceptation (contraire au reniement)

la résignation (s'opposant à l'absence d'exécution)

l'intention pure (s'opposant à l'associationnisme)

la sincérité (s'opposant au mensonge)

l'amour (s'opposant à la haine, le mépris)



Développement de ces conditions:

**1- La science** (al-'ilm): la connaissance de sa signification, de son contenu, de ce qu'il réfute et de ce qu'il affirme, contrairement à l'ignorance. Allah dit: (A l'exception de ceux qui auront témoigné de la vérité en pleine connaissance de cause)

[Az-zukhruf (L'ornement)/86]

"Auront témoigné" qu'il n'y a pas de divinité (méritant l'adoration) sinon Allah.

"En pleine connaissance de cause" c'est-à-dire que leurs coeurs savent ce que leurs langues ont témoigné. Dans le cas où ils auraient prononcé ce témoignage sans en connaître la détermination, cela ne leur aurait été d'aucune utilité, car ils n'auraient cru au contenu de ce témoignage.

**2- La certitude (***al-yaquine***):** il faut que celui qui prononce ce témoignage soit totalement convaincu de ce qu'il renferme. S'il demeure dans le doute, ce témoignage ne lui saura en aucun cas profitable.

Allah a dit: ¿Les croyants sont uniquement ceux qui ont cru en Allah et en son messager puis qui ne doutent point [Al-Hudjurat(Les appartements)/15]

Celui qui est dans le doute est en fait un hypocrite. Le Prophète (paix et salut d'Allah sur lui) a dit: "celui que tu rencontreras de derrière ce mur témoignant qu'il n'y a pas de divinité (méritant l'adoration) sinon Allah avec un coeur plein de certitude, fais lui alors la bonne annonce du paradis". Celui dont le coeur n'est pas convaincu de cela ne méritera pas l'accès au paradis.

**3- L'acceptation** (al-quaboul): l'acceptation de ce qu'implique cette phrase en ce qui concerne l'adoration d'Allah seul, ainsi que l'abandon de toute autre adoration en dehors de lui. Celui donc qui la prononce, mais n'accepte pas son contenu et ne le met en pratique, alors il est de ceux qu'Allah a dit à leur propos: «et disaient "Allons- nous abandonner nos divinités pour un poète fou")»

[As-Saffat (Les rangés)/ 35, 36]

Ceci est le cas des adorateurs de tombes, en effet ils disent "il n'y a pas de divinité (méritant l'adoration) sinon Allah" puis dans le même temps ils n'abandonnent pas l'adoration des tombes. Ils n'ont donc pas accepté le sens de "il n'y a pas de divinité (méritant l'adoration) à part Allah".

**4- La résignation (***al-inquiyad***):** la résignation à ce qu'elle inclut, Allah dit: *Et quiconque soumet son être à Allah tout en étant bienfaisant, s'accroche alors à l'anse la plus ferme* 

[Louqman / 22]

"L'anse la plus ferme": "il n'y a pas de divinité (méritant l'adoration) sinon Allah"

"Soumet son être": il se résigne (aux ordres d'Allah) avec une intention pure.

**5- La sincérité(a-sidq):** cette phrase doit être prononcée avec le coeur en toute sincérité. Celui qui la prononce avec sa langue sans aucune sincérité du coeur, fait partie des hypocrites et des menteurs,

Allah dit: 《Parmi les gens, il y a ceux qui disent: "Nous croyons en Allah et au jour du jugement dernier!" tandis qu'ils n'y croient pas.

Ils cherchent à tromper Allah et les croyants, mais ils ne trompent qu'eux-mêmes et ils ne s'en rendent pas compte. Il y a dans leurs coeurs une maladie, et Allah laisse croître leur maladie. Ils auront un châtiment douloureux pour avoir menti

[Al-Baqarah (La vache)/8, 9, 10]

6- L'intention pure (ikhlass): c'est la purification des actes de toutes impuretés de l'associationnisme. C'est à dire ne pas convoiter (lorsque l'on prononce ce témoignage) les plaisirs de la vie d'ici bas, et ne pas chercher la notoriété et l'ostentation. Comme il est indiqué dans le hadith de 'itbane: "Allah a interdit au feu de brûler celui qui dit "il n'y a pas de divinités (méritant l'adoration) sinon Allah", ne voulant par là que le visage d'Allah"

7- L'amour (al-houb): l'amour pour cette phrase, son contenu et ceux qui la pratiquent. Allah dit: «Parmi les gens, il en est qui prennent en dehors d'Allah des égaux à lui, en les aimant comme on aime Allah. Or les croyants sont ceux qui aiment le plus Allah» [Al-Baqarah (La vache)/165]

Les gens de "il n'y a pas de divinité (méritant l'adoration) sinon Allah" aiment Allah d'un amour pur, et les gens de l'associationnisme l'aiment et aiment avec lui d'autres divinités. Ceci est en pleine contradiction avec ce qu'implique le témoignage.

# Les conditions de validation du témoignage "Mohammad est le Messager d'Allah":



- Admettre et croire (du fond du coeur) en son message.
- Le prononcer et le reconnaître par la langue (reconnaître son authenticité).
- Le suivre en mettant en pratique la vérité qu'il a apportée en renonçant au faux qu'il a interdit.
- Avoir foi aux informations du passé et du futur qu'il a portées à notre connaissance et relevant de l'invisible.
- L'aimer par-dessus tout d'un amour étant plus fort que celui que l'on éprouve pour soi-même, pour ses biens, pour son enfant, son père et l'ensemble des gens.
- Mettre en avant sa parole et la préférer à toutes autres paroles et mettre en pratique sa sunnah.





otre foi consiste en la croyance en Allah, en Ses anges, en Ses Livres, en Ses messagers, au Jour Dernier et au destin bon ou mauvais.

Certes, la croyance en Allah; l'Exalté, est le plus important des fondements de la foi, voire même le fondement de ses fondements et la fondation de son édifice. Les autres fondements sont considérés comme des dérivés qui se réfèrent à ce dernier.

Lacroyance en Allah; l'Exalté, est la croyance en Son unicité dans Sa seigneurie (rouboubiyah) et Sa divinité (oulouhiyah) et Ses noms et attributs.

C'est sur ces trois principes que se base la croyance en Allah. La religion musulmane n'a été surnommée "Unicité" que parcequ'elle se base sur le principe qu'Allah est Unique dans Sa royauté, dans Ses actes, sans qu'il n'ait d'associé. Il est Unique en Son Entité et en Ses Noms et attributs, Il n'a point d'égal, Il est Unique en Sa divinité, Il est hors pair.

Ainsi donc l'on constate que l'unicité (*tawhid*) des Prophètes et des Messagers se divisent en trois parties:





l'Unicité de seigneurie (rouboubiyah) qui consiste à confesser qu'Allah (L'Exalté) est le Seigneur de toute chose, Son Roi, Son Créateur et Son Pourvoyeur. Il est le Garant de la vie et de la mort, le Bienfaisant et le Nuisible. Il est L'Unique à répondre favorablement aux doléances des nécessiteux. Il détient tous les pouvoirs. Tout le bien est dans Sa main. Toute chose se réfère à Lui. Il n'a point d'associé dans tout ce qui vient d'être mentionné.

#### De

#### Deuxième partie:

L'Unicité de divinité ou d'adoration (oulouhiyah) qui consiste à croire qu'Il est la seule divinité qui mérite la soumission, l'obéissance, l'affection, la dévotion, l'inclinaison, la prosternation, le sacrifice, le voeu et toutes sortes d'adorations. Il n'a point d'associé.



#### Troisième partie:

l'Unicité de Ses noms et attributs qui consiste à attribuer à Allah Seul tout ce qu'il s'est Lui-même attribué comme nom et attribut dans le Coran ou selon Son Prophète (paix et salut d'Allah sur lui) dans les Hadiths authentiques, Sans changement de sens, ni comparaison, ni anthropomorphisme, ni négation, ni ressemblance. Allah n'a aucun semblable dans Ses particularités.

Allah Le Très Haut dit: (Rien ne Lui ressemble, Il est celui qui entend tout, qui voit tout)

[Ash-shura (La Consultation)/ 11]



On doit aussi confesser qu'Allah est Omniscient et Omnipotent, qu'il est le Vivant qui subsiste par luimême (*Al-Qayyoum*), que ni somnolence, ni sommeil ne Le saisissent, qu'il a la volonté immense et la sagesse profonde, qu'il est Audiant, Clairvoyant, Compatissant et Miséricordieux, qu'il s'est établi (*Istawa*) sur le Trône et a englobé la royauté et qu'il est le Souverain, le Pur, l'Apaisant, le Rassurant, le Prédominant, le Tout-Puissant, le Contraignant et l'Orgueilleux. Gloire à Allah! Il transcende ce qu'ils Lui associent...

Chacune de ces trois parties est démontrée par de nombreuses preuves tirées du Coran et de la *Sunnah* (traditions prophétiques).

L'ensemble du Coran traite de l'Unicité, ceci en évoquant les droits et les récompenses de l'Unicité (*tawhid*) ainsi que les châtiments du polythéisme et de ses adeptes.

Ces parties de l'Unicité (tawhid) fûrent tirées par les ulémas musulmans des recherches et des études effectuées sur les textes du Coran et de la Sunnah (traditions prophétiques). Ce sont des recherches exhaustives sur des textes révélés qui ont notifié cette vérité légitime et qui stipulent que: l'Unicité (tawhid) requise des serviteurs d'Allah est la croyance en l'Unicité d'Allah dans Sa seigneurie (rouboubiyah), dans Sa divinité (oulouhiyah) et dans Ses noms et attributs.

Et toute personne qui ne concrétise pas cette Unicité (tawhid) dûment citée, ne figure pas parmi les croyants.



Allah nous a envoyé des Messagers afin qu'ils appellent les gens à adorer Allah et rejeter tout associé à Allah. Allah Le Très Haut dit: "Nous avons certainement envoyé dans chaque communauté un Messager qui leur disait: *(Adorez Allah! Et rejetez le Taghout!)*[An-Nahl(Les Abeilles)/ 36]

Un « Taghout » est celui qui est adoré et invoqué en dehors d'Allah.

Le Prophète (paix et Salut d'Allah sur lui) a dit: «Les Prophètes sont tous frères d'un même père, leurs mères sont différentes, et leur religion est unique.» (Rapporté par Boukhary et Mouslim)

Cela signifie que les bases de leur Foi sont uniques, mais leurs législations sont différentes. Ils sont tous en accord dans leur dogme monothéiste, mais il y a des différences dans leurs pratiques religieuses (la façon de pratiquer la prière, les interdits alimentaires, etc.)



#### Où est Allah?



Allah est au-dessus de Son Trône, au-dessus des sept cieux. Allah; Le Très Haut dit: (L'Infiniment Miséricordieux s'est élevé au dessus du Trône.)

#### [TâHâ/5]

« Istawâ » en arabe signifie: s'élever, comme l'a rapporté Boukhary d'après les successeurs des Compagnons (Tâbiîn).

# Allah est-il avec nous?



Il est avec nous, Il nous entend et nous voit, et Il sait ce que nous faisons en toute situation. Allah; Le Très Haut dit: (Allah dit: Ne craignez rien! Je suis avec vous: J'entends et Je vois.)

#### [TâHâ/ 46]

Le Prophète (paix et Salut d'Allah sur lui) a dit: « Certainement Celui que vous invoquez entend tout et est proche de vous, avec vous » [Il est avec vous par Sa science, Il vous entend et vous voit] (Rapporté par Mouslim)



## Quel est l'avantage du Monothéisme?



Le Monothéisme assure la protection contre le châtiment éternel dans l'au-delà et permet d'être bien guidé ici-bas. Il efface les péchés. Allah; Le Très Haut dit: (Ceux qui ont cru et n'ont point troublé la pureté de leur Foi par une quelconque injustice. Ceux-là seront en sécurité [dans l'au-delà] et bien guidés [ici-bas].)

[Al-An'am (Les Bestiaux)/82]

« Injustice » signifie: polythéisme.

Le Prophète (paix et Salut d'Allah sur lui) a dit: «Le devoir d'Allah [qu'Il s'est imposé à Lui-même] envers Ses serviteurs, c'est qu'Il ne châtiera pas celui qui ne Lui a rien associé» (Rapporté par Boukhary et Mouslim)



#### Questions:



L'Unicité consiste en deux piliers fondamentaux. Lesquels.



La liberté de croyance est contradictoire avec les piliers de l'Unicité. Justifier.



L'obéissance au Prophète (paix et salut d'Allah sur lui) est une obligation sans dépasser le limites. Expliquer.



Quelles sont les conditions de validité des deux témoignages?





'ensemble de l'univers, avec ses cieux, ses terres, ses sphères célestes, ses planètes, ses animaux, ses arbres, ses continents et mers, ses anges et ses djinns, ses humains, tous sont soumis à Allah, obéissent à son ordre universel, Allah a dit: (Alors que se soumet à lui, de gré ou de force, tout ce qui est dans les cieux et la terre)

[Al-Imran (La famille d'Imran)/83]

Toutes ces créatures, parlantes et muettes, vivantes et mortes, toutes obéissent à Allah et se soumettent à son ordre universel, et toutes éloignent, implicitement et ouvertement, d'Allah les imperfections et les défauts. Par conséquent, à chaque fois que l'homme, sain d'esprit, médite sur toutes ces créatures, il saura qu'elles ont été créées avec et pour la vérité, et qu'elles sont assujetties et donc ne s'autogérent, et qu'elles ne peuvent en aucun cas résister à celui qui les gère (moudabirr). Tout le monde, de manière innée, affirme donc la présence du créateur. Le Cheikh de l'islam, Ibn Taymiya a dit: "Et ils sont obéissants, soumis, dévoyés, contraints de plusieurs manières: Reconnaissance de leur besoin et nécessité de lui. Leur soumission et résignation à tout ce qui leur advient de par sa prédestination et sa volonté. Leurs invocations envers lui lorsqu'ils sont dans une grande nécessité. Par contre, le croyant se soumet aux ordres de son seigneur et aux malheurs qui

lui sont prédestinés de son plein gré, il patiente comme cela lui a été ordonné. Il est donc musulman (*mouslim*), obéissant de sa propre volonté. Le mécréant, quant à lui est soumis à l'ordre universel.

La démonstration de la présence du créateur et de son unicité selon la *fitra* et la raison saine en fournissant des preuves authentiques et rationnelles que reconnaît même l'antagoniste.

#### 1 Les preuves du bon sens (La nature saine):



Reconnaitre l'existence d'Allah est une chose innée, infuse en l'homme, qui ne réclame pas d'effort pour être démontrée. C'est pourquoi la plupart des gens admettent l'existence d'Allah même s'ils ont des religions et des opinions différentes.

Les créatures sont programmées pour reconnaître spontanément leur Créateur et reconnaître qu'il est plus sublime, plus grand, plus magnifique et plus parfait que toute chose. C'est un fait plus ancré dans la nature même de la créature que les rudiments de la mathématique et seul celui dont la nature a subi une altération et vécu des situations qui la détournent de ce qu'elle admet et reconnaît a besoin de preuve. Allah dit: \*Dirige tout ton être vers la religion exclusivement [pour



Allah], telle est la nature qu'Allah a originellement donnée aux hommes - pas de changement à la création d'Allah Voilà la religion de droiture)

[Ar-Rum (Les Romains)/30]

Le Prophète (paix et salut d'Allah sur lui) dit à ce propos: «Il n'est aucun enfant nouveau-né qui n'appartienne (naturellement) à la religion musulmane. Ce sont ses parents qui en font un juif un chrétien ou un adorateur du feu. De même, tout animal naît dans toute son intégrité. En avez-vous jamais vu venir au monde les oreilles coupées?».

Ensuite, Abû Houraira (qu'Allah soit satisfait de lui) récita ce verset du Qur'an: "telle est la nature qu'Allah a originellement donnée aux hommes - pas de changement à la création d'Allah" (Rapporté par Al Boukhari dans le Livre du Destin, chapitre 3, et Mouslim dans le Livre du Destin, hadith n° 2658)

Le Prophète (paix et salut d'Allah sur lui) a dit également: «Certes, mon Seigneur m'a ordonné de vous enseigner ce que vous ignorez de ce qu'll m'a enseigné ce jour-ci: [Mon Seigneur a dit]: Toutes les richesses que j'accorde à un de Mes serviteurs lui sont licites. J'ai créé Mes serviteurs exclusivement acquis à l'islam, puis les démons sont venu à eux et les ont détournés de leur religion, leur ont interdit ce qui leur est licite, et leur ont demandé de M'associer [des divinités] à l'appui desquels Allah n'a fait descendre aucune preuve» (Rapporté par l'imam Ahmad dans Al Mousnad, 4/162, et Mouslim



dans le Livre de la Description des délices du Paradis et de ses bienheureux, hadith n° 2865)

#### Le consensus des nations

Les nations s'accordent unanimement -aussi bien par le passé qu'à présent- pour dire que cet univers a un créateur qui est Allah, le Seigneur de l'univers, et qu'il est le créateur des cieux et de la terre et qu'il n'a aucun associé dans Son oeuvre de création de même qu'il n'a pas d'associé dans Sa royauté -pureté à Lui.

Il n'est rapporté d'aucune des nations antérieures qu'elle croyait que ses [fausses] divinités ont pris part aux côtés d'Allah dans la création des cieux et de la terre. Bien au contraire, ils croyaient qu'Allah est leur créateur et le Créateur de leurs divinités, et qu'il n'y a donc pas de Créateur en dehors de Lui, ni de Pourvoyeur de richesse en dehors de Lui, le profit et le préjudice sont dans Sa main. Allah dit, confirmant la reconnaissance de Sa seigneurie par les polythéistes: «Si tu leur demandes: "Qui a créé les cieux et la terre, et assujetti le soleil et la lune?", ils diront très certainement: "Allah ". Comment se fait-il qu'ensuite ils se détournent (du chemin droit)? Allah dispense largement ou restreint Ses dons à qui Il veut parmi Ses serviteurs. Certes, Allah est Omniscient. Si tu leur demandes: "Qui a fait descendre du ciel une eau avec laquelle Il fit revivre la terre après sa mort?", ils diront très certainement: "Allah". Dis: "Louange à Allah!" Mais la plupart d'entre eux ne raisonnent pas

[Al Ankabut (L'araignée)/ 61-63]

Il a également dit: ¿Et si tu leur demandes: "Qui a créé les cieux et la terre?" Ils diront très certainement: "Le Puissant, l'Omniscient les a créés)

[Az-Zukhruf (L'ornement)/9]

L'être humain sait qu'il traverse des crises et des malheurs et lorsqu'il ne peut pas les repousser, il oriente son coeur vers le ciel et implore le secours de son Seigneur afin qu'il dissipe son angoisse et ses inquiétudes. Si pendant ses jours normaux il nie son Seigneur et adore ses idoles, c'est que cette nécessité de reconnaître le Créateur ne peut être repoussée et il faut nécessairement reconnaître ce fait. Allah nous a, par ailleurs, annoncé que lorsque l'être humain est touché par un mal, il s'empresse vers son Seigneur et Lui demande de dissiper son mal. Allah dit: ¿Et quand un malheur touche l'homme, il appelle son Seigneur en se tournant vers Lui. Puis quand Il lui accorde de Sa part un bienfait, il oublie la raison pour laquelle il faisait appel, et il assigne à Allah des égaux).

[Az-Zumar (Les groupes)/8]

Allah dit également, annonçant le comportement des polythéistes: (C'est Lui qui vous fait aller sur terre et sur mer, quand vous êtes en bateau. [Ces bateaux] les emportèrent, grâce à un bon vent. Ils s'en réjouirent jusqu'au moment où, assaillis par un vent impétueux, assaillis de tous côtés par les vagues, se jugeant enveloppés [par la mort], ils prièrent Allah, Lui vouant le culte [et disant]: "Certes, si Tu nous sauves de ceci, nous serons parmi les reconnaissants!" Lorsqu'Il les a sauvés, les voilà qui, sur terre, transgressent

injustement. Ô gens! Votre transgression ne retombera que sur vous-mêmes. C'est une jouissance temporaire de la vie présente. Ensuite, c'est vers Nous que sera votre retour, et Nous vous rappellerons alors ce que vous faisiez [Yunus (Jonas)/ 22-23]

Allah dit aussi dans ce chapitre: ¿Quand une vague les recouvre comme des ombres, ils invoquent Allah, vouant leur Culte exclusivement à Lui; et lorsqu'Il les sauve, en les ramenant vers la terre ferme, certains d'entre eux deviennent réticents; mais, seul le grand traître et le grand ingrat renient Nos signes.

[Luqman/32]

En effet, nous ressentons au plus fond de notre conscience qu'il existe et c'est vers lui que nous nous refugions en cas d'adversités ou de malheurs poussés par notre disposition croyante innée et l'instinct religieux placé par Allah en tout être humain quoique certains tentent de l'étouffer ou feignent de l'ignorer. Voilà que nous-mêmes nous entendons et voyons des exaucements d'invocations (de ceux qui prient Allah), des dons accordés (à ceux qui demandent à Allah) et des délivrances (consenties par Allah) à ceux qui étaient acculés dans des situations critiques, et ce de façon si nombreuse que cela constitue une preuve certaine de l'existence d'Allah.



#### Les miracles des Prophètes

Les miracles des Prophètes constituent, de même, une preuve matérielle certaine de l'existence d'Allah.

Le miracle est une chose inhabituelle qui se produit par les mains des Prophètes afin de prouver la véracité de leur Message et qui ne peut être contredite.Les miracles des Prophètes sont nombreux. Parmi les miracles du Prophète Saleh (paix et salut d'Allah sur lui), les gens de son peuple lui demandèrent de leur sortir une chamelle d'une roche qu'ils lui déterminèrent, il pria donc son Seigneur à cet effet, alors Allah ordonna à la roche de se fendre et la chamelle en sortit comme ils l'avaient demandé. Allah, l'Exalté, dit: «Et aux Thamûd, leur frère Saleh: «Ô mon peuple, dit il, adorez Allah, pour vous pas d'autre divinité que Lui. Certes, une preuve vous est venue de votre Seigneur: voici la chamelle d'Allah, un signe pour vous, laissez la donc manger sur la terre d'Allah et ne lui faites aucun mal; sinon un châtiment douloureux vous saisira [Al-A'raf (Le Murailles)/73]

Parmi les miracles d'Abraham (paix et salut d'Allah sur lui), Allah a rendu le feu que son peuple avait allumé pour le châtier et le faire périr, fraîcheur salutaire, après qu'ils l'aient jeté dedans, Allah, l'Exalté, dit: 《Ils dirent: Brûlez-le, secourez vos divinités si vous voulez faire quelque choses (pour elle). Nous dîmes: «O feu sois pour Ibrahim une fraîcheur salutaire.» Ils voulaient ruser contre lui, mais ce sont eux que Nous rendîmes les plus grands perdants [Al-Anbiyâ' (les Prophètes)/ 68-70]



Parmi les miracles de Moïse (paix et salut d'Allah sur lui), on peut citer son bâton qui se transformait en un serpent énorme quand il le jetait à terre. Allah, l'Exalté, dit: ¿Et qu'est-ce qu'il y a dans ta main droite, ô Moïse? Il dit: «C'est mon bâton sur lequel je m'appuie, qui me sert a effeuiller (les arbres) pour mes moutons, et j'en fait d'autres usages.» Allah lui dit: «Jette-le, ô Moïse.» Il le jeta: et le voici un serpent qui rampait. Allah dit: «Saisis-le et ne crains rien, Nous le ramènerons à son premier état;»

Parmi les miracles de Moïse encore, il mettait sa main sous son aisselle et qu'il la ressortait blanche rayonnante comme la lune, sans aucun mal, Allah l'Exalté dit: ¿Et serre ta main sous ton aisselle elle en sortira blanche sans aucun mal et ce sera là un autre prodige).

[Tâ-Hâ/ 22]

[Tâ-Hâ/ 17-21]

Parmi les miracles de **Jésus** (paix et salut d'Allah sur lui), il fabriquait à partir de l'argile des choses ressemblant à des oiseaux puis il soufflait dessus et elles devenaient des oiseaux par le pouvoir d'Allah. Il guérissait les aveugles et les lépreux, les morts dans leurs tombes répondaient à son appel. Allah, l'Exalté, dit: …Tu fabriquais de l'argile comme une forme d'oiseau par Ma permission; puis tu soufflas dedans. Alors par Ma permission elle devenait oiseau. Et tu guérissais par Ma permission, l'aveugle-né et le lépreux. Et par Ma permission, tu faisais revivre les mort…

[Al-Mâ'idah (la table servie)/ 110]

Parmi les miracles de notre Prophète Mohammad (paix et salut d'Allah sur lui), le Noble et Glorieux Coran qui est absolument son plus grand miracle. Allah, le Très Haut, dit: «Si vous avez un doute sur ce que Nous avons révélé à Notre serviteur, tâchez donc de produire une sourate semblable et appelez vos témoins (les idoles) que vous adorez en dehors d'Allah, si vous êtes véridiques).

[Al-Baqarah (la vache)/ 23]

Il dit encore: ¿Dis: «Même si les hommes et les djinns s'unissaient pour produire quelque chose de semblable à ce Coran, ils ne sauraient produire rien de semblable, même s'ils se soutenaient les uns les autres).

[Al-Isrà' (le voyage nocturne)/88]

Parmi ses miracles, le fait que la lune se soit fendue lorsque les mecquois demandèrent au Prophète un signe prouvant la véracité de son Message, aussitôt la lune se fendit en deux et tous en furent témoins. Allah, le Très Haut, dit: ¿L'Heure approche et la lune s'est fendue. Et s'il voient un prodige, ils s'en détournent et disent: (Une magie persistante.")

[Al-Qamar (la lune)/ 1-2]

Parmi les miracles du Messager (paix et salut d'Allah sur lui), le Voyage nocturne et l'ascension, Allah, l'Exalté, dit: 《Gloire et Pureté à Celui qui de nuit, fit voyager Son Serviteur [Mohammad], de la Mosquée Al-Harâm à la Mosquée Al-Aqsâ...》

[ Al-Isrâ' (le voyage nocturne)/ 1]



Les miracles des Messagers sont très nombreux, et particulièrement ceux du Prophète Mohammad (paix et salut d'Allah sur lui) car Allah l'a soutenu par un grand nombre de signes et d'arguments qui n'ont été réunis pour aucun Prophète, ce qui est cité ici n'est qu'un exemple parmi tant d'autres.

### 2 La méditation de l'ordre parfait de l'ensemble de l'univers:



L'harmonie (l'organisation parfaite) de cette création avec ce qu'elle contient de ciel, de terre, d'étoiles et d'arbres, prouve de façon catégorique que cet univers possède un créateur unique qui est Allah, exalté et glorifié soit-il. Allah dit dans le Qur'ân: (Telle est l'oeuvre d'Allah qui a tout façonné à la perfection)

[An-Naml (Les fourmis)/88]

Considérons, par exemple, ces astres et ces étoiles qui voguent selon une mécanique céleste immuable qui ne se grippe jamais tandis que chaque astre court dans sa propre orbite sans en dévier ni s'en échapper.

Allah a dit: (Ni le soleil ne rattrapera la lune, ni la nuit ne devancera le jour. Chacun vogue dans une orbite (qui lui est propre))

[Yâ-Sîn/40]

L'homme lui-même est une des plus éclatantes preuves de l'existence d'Allah, pour celui qui médite, réfléchit et voit, ceci en raison du bienfait de la raison qu'Allah lui a donnée, de la précision des sens et en raison de l'harmonie, la perfection et la cohérence de sa création, comme Allah a dit: "Et en vous-mêmes [il y a des {signes], ne voyez-vous pas?" [adh-Dhâriyât (Qui éparpillent)/ 21]

Ceci est la preuve la plus évidente que celui qui gère (les affaires de l'univers) est un Dieu unique, un souverain qui n'a pas d'associé, ni même un opposant. Allah dit: «Allah ne s'est point attribué d'enfant et il n'existe point de divinité avec lui, sinon chaque divinité s'en irait avec ce qu'elle a créé, et certains se seraient élevés sur d'autres» [Al-Mu'minun (Les croyants)/91]

Le Dieu réel est obligatoirement un créateur qui oeuvre (fa'il), par conséquent s'il y avait un autre Dieu qui se serait associé à lui dans sa royauté, qu'il soit exalté de cela, il aurait alors à son propre compte créatures et ouvrages. De là, le premier Dieu n'aurait accepté ce partage avec le second, et s'il avait été capable de renverser son associé et de se rendre seul maître de la royauté et de la souveraineté, il n'aurait hésité.

Dans le cas où il n'aurait été capable de faire cela, il se serait approprié à lui seul sa part de royauté et de création en s'isolant de son confrère, comme le font les rois ou dirigeants dans la vie d'ici bas, lorsque chacun s'isole de l'autre avec son empire, il s'ensuit alors la division. En résumé, il y a trois possibilités:

- Soit que l'une des deux divinités renverse l'autre et s'approprie la royauté.
- Soit que chacune des deux se sépare de l'autre et devient autonome dans sa royauté et sa création, ce qui provoquerait un schisme.
- Soit qu'elles sont sous le commandement d'un seul maître qui agit à sa guise à leur sujet, il est donc un Dieu réel, et eux sont ses serviteurs ou esclaves.

Constatant qu'il n'est pas advenu dans l'univers de division, ni de divergence, alors force est d'admettre que celui qui le gère est unique sans même un opposant et qu'il en est son seul maître, sans même un associé.

L'objectif de l'attestation de sa souveraineté exclusive sur ses créatures est de faire valoir l'obligation de l'adorer, seul sans associé, et ceci constitue son Unicité dans l'adoration. Si donc une personne atteste de l'unicité d'Allah dans sa souveraineté et n'atteste de son unicité dans l'adoration, ou bien ne la met pas en application comme il se doit, alors il ne saurait en aucun cas être musulman et monothéiste (mouwahid), bien au contraire, il ne saurait qu'un mécréant contestataire.

### 3 La raison:



Les preuves de la raison de l'existence d'Allah sont si évidentes qu'elles ne peuvent être (toutes) évoquées ou dénombrées. Cependant, parmi elles, on compte notamment:

# 1 Un fait ou événement a obligatoirement besoin d'un auteur, quelqu'un qui en est la cause:

Cette règle est fondamentalement admise, innée. L'enfant lui même, si une personne le frappe lors d'un moment d'inattention, sans qu'il ne l'aperçoive, dira alors: "Qui m'a frappé?" Si on lui répond que personne ne l'a frappé, sa raison n'acceptera pas que cet acte soit survenu sans qu'il n'y ait quelqu'un qui en soit la cause. Et si on lui dit qu'untel l'a frappé, alors il se mettra à pleurer jusqu'à ce qu'on le frappe à son tour.

En ce sens, Allah, le Très-Haut dit: 《Ont-ils été crées à partir de rien ou sont-ils eux les créateurs? Ou ont-ils créé les cieux et la terre? Mais ils n'ont plutôt aucune conviction》
[At-Tur/ 35-36]

Ceci est une alternative restrictive, Allah l'a cité en employant une forme interrogative réprobatrice afin de mettre en évidence que ces règles préliminaires (mouquaddimate) sont fondamentalement acquises, et ne peuvent être niées en aucun cas.

Ces deux versets comportent trois prémisses qui sont:

- 1 Ont-ils été créés à partir du néant?
- 2 Se sont-ils créés eux-mêmes?
- 3 Ont-ils créé les cieux et la terre?

«N'ont-ils été créés à partir de rien»: Ont-ils été créés sans créateur ou bien se sont-ils eux-mêmes créés: deux suppositions fausses et inconcevables. Il est donc incontournable d'admettre que c'est bel et bien un créateur qui les a créés, et ce créateur n'est autre qu'Allah, pureté à lui, pas d'autre créateur en dehors de lui. Allah dit: «Voilà la création d'Allah, montrez-moi donc ce qu'ont créé ceux qui sont en dehors de lui?»

[Luquman/11]

∢Montrez-moi donc ce qu'ils ont créé de la terre

[Al-ahqaf/ 4]

Ou donnent-ils à Allah des associés qui créent comme il a créé, au point que la création se soit confondue à eux. Dis : "Allah est le créateur de toute chose, et c'est lui l'unique, le dominateur suprême"

[Ar-Ra'd (Le tonnerre)/ 16]

Malgré ce défi lancé et rappelé mainte fois, personne n'a pu prétendre qu'il avait créé quelque chose, encore moins le prouver, alors il s'est avéré qu'Allah, pureté à lui, est le seul et unique créateur sans associé,

Son existence, Sa seigneurie et Sa divinité sont prouvées par les législations prophétiques, le bon sens et la nature saine, et les nations s'accordent unanimement sur ce point.



La raison a démontré l'existence d'Allah, l'Exalté, Son individualité sur la seigneurie, Sa pleine capacité de créer et Sa prédominance sur Sa créature. Ceci est perceptible par le biais de l'observation et la réflexion sur les signes d'Allah prouvant Son existence, et l'utilisation de ces signes après leur observation dans le but de démontrer Sa seigneurie est faisable en fonction de leur pluralité de plusieurs façons dont les deux plus connues sont:

# Premièrement: La méditation et la réflexion sur les signes d'Allah présents en la création de l'être humain.

C'est ce qu'on appelle (la preuve de l'être humain) car ce dernier fait partie des grands signes d'Allah qui prouvent Sa singularité dans la seigneurie Lui Seul n'ayant pas d'associé. Allah, l'Exalté, dit: *Ainsi qu'en vous même.* 

N'observez-vous donc pas?

[Ad-Dàriyât (qui éparpillent)/ 21]

Il (L'Exalté) dit aussi: *(Et par l'âme et Celui qui l'a harmonieusement façonnée)* 

[Ash-Shams (le soleil)/7]

Pour cela si l'homme se concentre et réfléchit sur l'oeuvre miraculeuse d'Allah qu'il représente, il déduira qu'il a un Seigneur, Créateur, Sage et Parfaitement Connaisseur. Puisque l'être humain est incapable de créer cette goûtte de sperme dont il provient, à plus forte raison de la transformer en une adhérence, et

transformer l'adhérence en un embryon, puis de cet embryon créer des os et les revêtir de chair.

#### Deuxièmement: La méditation et la réflexion sur les signes d'Allah présents en la création de cet univers.

C'est ce qu'on appelle (la preuve de l'univers). C'est également un des grands signes d'Allah qui démontre Sa seigneurie. Allah, l'Exalté, dit: Nous leur montrons Nos signes dans l'univers et en eux-mêmes, jusqu 'à ce qu 'il leur devienne évident que c'est cela (le Coran) la Vérité. Ne suffit-il pas que ton Seigneur soit témoin de toute chose?

#### [Fussilat (les versets détaillés)/53]

Toute personne qui penche son regard sur cet univers, sur les deux avec ses pléades d'astres, le soleil et la lune, ainsi que la terre dûment nantie de montagnes, de végétation, d'océans et de mers, tout cet ensemble englouti dans la clameur de la nuit et la lueur du jour, et surtout le fait de veiller à la bonne marche de cet univers par un système strict, précis et net, déduira sans nul doute que cet univers a un Créateur qui le gère et l'organise; et à chaque fois qu'un être doué de raison médite sur ces merveilleuse créatures, il conclura qu'elles ont été créées pour la vérité, et par la vérité. Car ces créatures sont des facettes de ces signes et des preuves tangibles sur tout ce qu'Allah a dit sur Luimême et des preuves de Son Unicité.

Des textes ont relaté que des gens ont voulu débattre avec *l'imam* Abou Hanifa sur l'unicité de seigneurie.



Abou Hanifa leur dit: "Informez-moi avant que l'on entame ce sujet à propos d'un bateau navigant sur le Tigre (rivière en Iraq) qui s'autocharge de vivres et de provisions, puis revient s'ancrer à quai et repart sans armateurs?"

Ils dirent: "C'est impossible!"

Il leur dit: "Si cela est impossible pour un bateau, comment voulez-vous qu'il le soit pour tout cet univers?"

Il nous a notifié que la conduite de cet univers, la finesse de son oeuvre et la plénitude de sa création sont des preuves de l'unicité de son créateur.

et Il existait avant toute autre chose car c'est à son existence nécessaire que se termine la succession des êtres créées. Quand le musulman affirme qu'Allah existait avant toute chose, c'est parce qu'on ne Le compare pas aux créatures, aux choses possibles et aux accidents car Il est plus grand que tout cela.

Quant à l'athée qui affirme que cet univers exista à partir du néant et veut lier sa naissance au Big-bang qui relève de la même nature que cet univers, lieu des choses possibles et des accidents, tout en voulant lui attribuer l'éternité, voilà une thèse dont la défense ne sera jamais possible.

Nous croyons qu'il est facile à l'esprit humain de croire à un univers créé alors qu'il lui est difficile de croire à l'éternité du monde car il constate en permanence des signes évidents du caractère accidentel de l'univers.

Quant à la conception d'un créateur éternel, elle est encore facile pour l'homme pour une raison simple et directe. C'est que le Créateur n'est pas de la même espèce que le créé. Ce qui revient à rejeter l'applicabilité au Créateur Puissant et Majestueux des règles du raisonnement par analogie utilisées par l'esprit humain. Ceci permet d'avoir une explication logique (des choses) tout en tenant compte de la dimension mystique qui veut qu'on croie à Celui dont l'existence est nécessaire, Celui qui, selon nous, est le seul à connaître le mystère.

Quant à celui qui croit à un univers accidentel qui, pourtant, existait avant toute chose, celui-là croit en quelque chose dont l'existence est rationnellement impossible. Nul doute que la croyance au Créateur est plus facile que la croyance à une créature éternelle.

En d'autres termes, nous demandons à cet athée ceci le Big-bang est il possible ou nécessaire? S'il dit qu'il est possible, le possible ne peut jamais être éternel. S'il dit qu'il est nécessaire, il affirme l'existence d'un Existant nécessaire, éternel que rien n'a créé. Voilà en toute simplicité.

Nous donnons un petit exemple- Allah transcende les exemples- pour dire: si une décision tranchante et



très osée était prise dans une grande société et qu'une divergence opposait les gens au sujet de la source de la décision, ils peuvent formuler deux hypothèses. La première est qu'aucun des fonctionnaires n'a plus de pouvoir que les autres et que chaque fois qu'on a demandé à l'un d'entre eux de prendre la décision, il s'en est référé à un collègue parce qu'il s'est estimé incompétent pour la prendre et que les choses continuent de se dérouler de cette manière jusqu'au moment où le passe-passe produisit la décision!!

La deuxième hypothèse est l'existence d'un fonctionnaire au sommet de la hiérarchie qui détient un pouvoir absolu et qui n'a pas son égal dans la société, qui ferait que les deux se renvoient la prise de décision, et que c'est ce fonctionnaire-là qui a pris la décision tranchante et osée et que c'est lui qui l'a sortie du néant.. La quelle des deux hypothèses est la plus acceptable pour le cœur et la raison?

Nul doute que c'est la seconde hypothèse, même si vous ne savez pas comment ce fonctionnaire supérieur, auteur de la décision, a été désigné et qui lui a donné ses pouvoirs? Pourtant vous trouvez que sa décision est acceptée à cause de la différence des grades entre le fonctionnaire en question et les autres et que cela suffit pour expliquer la source des décisions prises dans la grande société.

Si vous vouliez vous entêter et disiez: un tel fonctionnaire en a donné un ordre à un autre et les ordres se sont



succédés jusqu'aux fonctionnaires subalternes, vous ne seriez pas convaincu d'avoir trouvé l'explication de la (grande décision). On serait obligé d'attribuer la décision à une haute directoire qui n'aurait pas besoin d'être désignée et n'attendrait aucune décision pour fonctionner.

Allah le Transcendant et Très-haut est le premier et l'Unique à détenir l'initiative de créer l'univers. C'est Lui qui n'a besoin de l'autorisation de personne. On ne L'interroge pas (sur ce qu'Il fait) Ce sont les créatures qui seront interrogées (par Lui). Il est le Créateur distinct des créatures. Il te reste de laisser à ce Créateur Auguste et Très-haut la possession exclusive d'attributs parfaits parmi lesquels l'éternité.

Tu parles d'une importante affaire qui ne relève pas de l'ordinaire mais constitue plutôt un sujet qui échappe au pouvoir et habitude humains. C'est la création de l'univers à partir du néant. Il vaut mieux s'en référer à ce Créateur nécessaire qui est le Premier et le Dernier au lieu de s'en remettre à une créature à laquelle tu attribues la primauté et pérennité.

En d'autres termes, nous disons que s'en référer à un créateur éternel qui n'a pas de commencement est un aboutissement nécessaire d'un effort de réflexion sur la cause de la naissance de l'univers. Les autres alternatifs comme l'éternité de l'univers, le fait que l'univers s'est créé de lui-même, son existence spontanée à partir du néant, sont des hypothèses dont la nullité est évidente



pour tout individu qui examine les choses avec clarté et sur la base de preuves. Celui qui examine les choses de la sorte est nécessairement et naturellement orienté par sa raison et sa réflexion à croire à l'existence d'une autre cause (de l'existence de l'univers) différente de ce à quoi nous sommes habitués. Cette Cause n'a pas de commencement et n'a été créée par personne. C'est Allah le Transcendant, le Très-haut.

Nous allons vous rapporter un dialogue imaginaire écrit par l'un des spécialistes du dialogue avec les athées pour élucider la confusion

- Votre prétention selon laquelle Allah est le créateur de toute chose est contredite par la question: qui a créé Allah?
- «La question ne contredit pas notre affirmation car nous disons que tout être créé qui lui-même a la faculté de créer et a un créateur est, comme ce qu'il créé, une créature. Tout inventeur qualifié comme tel et qui a lui-même un inventeur demeure, toutcomme ce qu'il a inventé, une invention!
- Ce raisonnement exclut-il l'existence d'un créateur supérieur hors du cercle qui n'aurait ni créateur ni inventeur ni égal et qui serait à l'origine et au commencement de l'affaire?
- Non! Bien au contraire, l'existence de ce Créateur est rationnellement nécessaire. C'est Lui qui met fin à la succession que la raison saine écarte.



Nous, nous parlons de ce Créateur qui n'est pas créé et qui se situe hors du système dans sa globalité et ses détails. Car il n'est pas régi par ses règles. On le compare pas aux réalités du système qui acceptent l'existence de créateurs crées. C'est Lui qui, après avoir créé l'univers par Sa puissance y a établi lesdites règles. La chose créée ne se crée pas elle-même. Il faut qu'un autre la créé. Et il faut rationnellement que cette succession aboutisse à un premier déterminent, premier créateur que rien n'a créé et qui ne relève pas du cercle puisque c'est Lui qui a créé toutle cercle de la succession. Il n'en fait pas partie. Le cercle ne le cerne pas et ses règles ne s'appliquent pas à Lui car il est Allah le Créateur le Bien Informé. -"Si les lois (de la nature) ne s'appliquent pas à lui, comme vous dites, et si nos sens ne peuvent pas le saisir, comme nous demander de nous le représenter à l'esprit et de le croire dans non cœurs?"

«La raison est capable de se représenter le sens mais pas la modalité ni la réalité. La différence entre les deux parait essentielle pour tout raisonnable! Moi je saisi grâce à mon intelligence l'existence de milliards de milliards d'étoiles dans les galaxies de l'immense univers. Mais, ma raison peut elle en imaginer les modalités et configurations (précises)? Puissé-je me représenter le pourcentage de mon volume par rapport au seul volume de la

terre? pour ne pas parler des astres et corps bien plus grands qui nous entourent. Eh bien non! Je connais l'existence de l'âme qui anime le corps et dont le départ marque la fin de la vie. Ma raison reconnait la nécessité de son existence et en connait le sens et la description. Mais puissé-je me représenter quoique ce soit sur sa nature et sa composition? Puissé-je la mesurer ou la évaluer mathématiquement? Eh bien , non!

Voilà la différence entre le sens que la raison exclut et écarte fondamentalement et le sens que la raison n'exclut pas, même si elle est incapable de le comparer à une chose sensible qui lui ressemble dans sa modalité ou son essence. Car c'est cela que la raison n'arrive pas à cerner malgré son affirmation de l'exactitude de son sens et de la possibilité ou la nécessité de son existence!

Cheikh Muhammad al-Ghazali (Puisse Allah lui accorder Sa miséricorde) dit dans son livre: (Qadhaif al-haqq,p.197-203, édité par Dar al-qalam): «Un long débat s'est déroulé entre un athée et moi-même. Je me suis maîtrisé et j'ai observé la retenue pour le laisser vider son sac avant de réduire ses objections à néant à l'aide de preuves éclatantes:

- "Si c'est Allah qui a créé le monde, qui a créé Allah?"
- Je lui ai dit: on dirait qu'à travers cette question et cette objection tu affirmes que toute chose a besoin d'un créateur!!

- Ne m'entraînes pas dans des dérapages. Réponds à ma question.
- Je lui ai dit: pas de dribles. Tu penses que ce monde n'a pas de créateur et qu'il a existé de lui-même sans avoir besoin d'un déterminent. Pourquoi acceptestu l'idée selon la quelle ce monde a depuis l'éternité existé de lui-même et t'étonner en même temps que les adeptes de la religion disent que l'existence d'Allah, qui a créé le monde, n'a pas de début? La question étant la même, comment te trouves -tu crédible quand tu l'affirmes et démentir ton vis-àvis quand il la soutiens. Si tu penses qu'un dieu qui n'a pas un créateur est une légende, un monde qui n'a pas de créateur est aussi un légende selon votre logique!
- Nous vivions dans ce monde et en percevons l'existence et ne pouvons pas le contester.
- Qui est-ce qui t'a demandé de contester l'existence du monde? Quand nous sommes à bord d'un véhicule ou un bateau ou un avion qui emprunte un itinéraire effrayant, nous nous posons des questions non à propos de l'existence de notre moyen de locomotion mais pour savoir s'il progresse automatiquement ou sous la direction d'un conducteur averti! C'est pour revenir à ta première question et dire: elle te sera renvoyée car toi et moi, nous reconnaissons l'existence d'un être qu'il n'est pas question de contester.



Tu prétends qu'il n'a pas de commencement par rapport à sa matérialité tandis que moi je pense qu'il n'a pas de commencement par rapport à son créateur. Puisque tu te moques d'une existence sans commencement, moques toi de toi-même avant de te moquer des adeptes des religions...

- Tu entends que l'hypothèse rationnelle est la même pour les deux camps?
- J'ai dit: je vais te suivre ne serait-ce que pour découvrir le videet les allégations qui fondent l'athéisme. Quant à l'hypothèse rationnelle, elle n'est pas la même chez les croyants et les mécréants... Toi et moi, nous regardons un palais devant nous. Après y avoir posé le regard d'un expert, j'en déduis qu'il a été conçu par un architecte tandis que toi tu penses qu'un bout de bois s'est ajouté à une lame de fer, une pierre et de la peinture à cet endroit pour se transformer en un palais prêt à être habité. La différence de nos visions des choses est que, moi, j'ai trouvé un satellite placé en orbite. Toi, tu dis que le satellite se déclencha de lui-même sans supervision ni orientationalors que moi je dis qu'un esprit superviseur et directeur est derrière son lancement. L'hypothèse rationnelle n'est pas la même car pour moi il s'agit de la vérité incontournable tandis que pour toi, il s'agit du faux indubitable. Les mécréants contemporains excellent dans l'art de nous accabler d'injures, nous les croyants, et de nous imputer tout défaut tout en s'attribuant

l'intelligence, le progrès et l'ingéniosité.

Les personnes raisonnables n'ont d'autre choix que de reconnaître que cet univers a un Créateur sublime, car la raison voit l'univers en tant que créature innovée, et sait qu'il ne s'est pas lui-même créé, or ce qui est innové doit nécessairement avoir un inventeur.

Ce Dieu qui a créé l'univers à partir du néant, a créé l'être humain dans la forme la plus parfaite, a incrusté dans sa nature Son adoration et la soumission à Lui, le Dieu dont les cerveaux se sont soumis à Sa seigneurie et Son adoration et dont les nations reconnaissent unanimement la Seigneurie... doit nécessairement être unique dans Sa seigneurie et Son adoration. Aussi, de la même manière qu'il n'a pas d'associé dans la création. Il n'a pas aussi d'associé dans Son statut d'être adoré. Et que celui qui désire la vérité lise ces mots du Qur'an: ∢Dis: "Invoquez ceux qu 'en dehors d'Allah vous prétendez [être des divinités]. Ils ne possèdent même pas le poids d'un atome, ni dans les cieux ni sur la terre. Ils n'ont jamais été associés à leur création et II n'a personne parmi eux pour Le soutenir". L'intercession auprès de Lui ne profite qu'à celui qui en faveur duquel II la permet

En effet, ces versets rompent l'attachement du coeur à un autre qu'Allah:



[ Saba/ 22-23]

Ces associés ne possèdent même pas le poids d'un atome à côté d'Allah, or celui qui ne détient même pas le poids d'un atome ne saurait en



rien être utile ni nuire non plus et ne mérite pas d'être une divinité ou un associé d'Allah. Allah est celui qui les possède et est le seul qui les gère.

- Ils ne possèdent rien des cieux et de la terre, ils n'y ont même pas le poids d'un atome de participation.
- Allah n'a pas d'auxiliaire dans Sa création. Au contraire, c'est Lui qui les aide avec ce qui leur est utile et repousse ce qui pourrait leur nuire car II se passe complètement d'eux tandis que eux ont impérieusement besoin de leur Seigneur.
- Ces associés n'ont pas le pouvoir d'intercéder auprès d'Allah en faveur de ceux qui les suivent et II ne leur en donne pas la permission. Allah ne donne la permission d'intercéder qu'à Ses alliés, et ces derniers n'intercèdent qu'en faveur de celui dont Allah agréée la parole, les oeuvres et la croyance.
- Le bon ordre dans l'univers entier et la précision dans son organisation sont les preuves les plus patentes qui démontrent que celui qui organise cet univers est un Dieu unique, un Roi unique, un Seigneur unique, il n'y a pas d'autre divinité digne d'adoration pour les créatures en dehors de Lui et elles n'ont d'autre Seigneur que Lui.

Aussi, de la même manière que l'existence de deux Créateurs pour cet univers est impossible, l'existence

de deux divinités digne d'adoration est aussi impossible. Allah dit: 《S'il y avait dans le ciel et la terre des divinités autre qu 'Allah, tous deux seraient certes dans le désordre》 [Al Anbiyâ (Les prophètes)/ 22]

En supposant qu'il existe dans le ciel et la terre une divinité digne d'adoration autre qu'Allah, toutes deux seraient dans le chaos; cela parce que s'il y avait avec Allah une autre divinité, cela impliquerai que chacun d'eux soit capable de gérer de manière indépendante et d'agir comme il le veut; à ce moment, il y aurait dispute et divergence ce qui entraînerait le chaos. S'il est impossible pour un corps d'être géré par deux âmes égales car cela les amènerait au chaos et à la destruction, que dire de cet univers alors qu'il est plus sublime et complexe ?

Tel est le Dieu qui a créé l'univers du néant et sans modèle antérieur, a créé l'homme dans la forme la plus parfaite, l'a honoré, a inculqué dans son instinct la reconnaissance de Sa seigneurie et de Sa divinité, a fait en sorte que son âme ne trouve la sérénité que si elle se soumet à Lui et emprunte Sa voie; Il a imposé à son esprit de ne trouver la quiétude que s'il s'apaise auprès de son Créateur et noue le contact avec Lui; or il n'y a de contact qu'à travers Son droit chemin transmis par les messagers nobles. Il lui a offert une raison qui n'est intègre et n'assume sa fonction de la manière la plus parfaite que si elle croit en Allah.

Lorsque la nature innée de l'individu est intègre, lorsque



l'esprit est tranquille et que l'âme est sereine, et que la raison embrasse la foi, le bonheur lui est certain ainsi que la sécurité et la tranquillité dans la vie présente et dans l'au-delà.

Et si l'homme refuse et désire autre chose, il vivra éparpillé et disséminé, errant dans les vallées de ce monde, se scindant entre ses divinités, ne sachant laquelle lui procurera quelque utilité et repoussera de lui la nuisance. Afin que la foi s'insère dans l'âme et que soit évidente la laideur de la mécréance, Allah a cité une parabole, -car la parabole permet au sens de se rapprocher de l'esprit- dans laquelle II compare un homme dont les affaires sont éparpillées entre plusieurs divinités et un homme qui n'adore que son Seigneur. Il dit en effet: (Allah a cité comme parabole un homme appartenant à des associés se querellant à son sujet et un [autre] homme appartenant à un seul homme: sont-ils égaux en exemple? Louanges à Allah! Mais la plupart d'entre eux ne savent pas)

[Az-Zumar (Les groupes)/ 29]

Allah cite comme parabole au monothéiste et au polythéiste un esclave appartenant à des associés qui se querellent à son sujet tandis qu'il est partagé entre eux, chacun d'eux lui donnant des instructions et chacun d'eux lui donnant des tâches, tandis qu'il est errant et ne se stabilise pas dans une voie, ne se stabilise pas sur un chemin et n'est pas capable de satisfaire leurs passions divergentes, rivales et opposées qui ont déchiré ses objectifs et ses énergies. Puis un esclave qui

appartient à un seul maître et qui sait ce que ce dernier veut de lui et ce qu'il lui demande de faire; il est calme et serein dans une seule voie claire. Ces deux ne sont donc pas égaux: celui-ci est soumis à un seul maître et jouit du délassement de la droiture, du savoir et de la certitude, alors que celui-là est soumis à plusieurs maîtres se querellant et est tourmenté, angoissé et ne se stabilise pas dans un état, ne satisfaisant pas un seul parmi eux, que dire de les satisfaire tous.



# **Questions:**



Parler des preuves de l'existence d'Allah.



Les preuves de la raison de l'existence d'Allah sont évidentes.

Expliquer.



es conditions pour qu'Allah accepte les œuvres sont:

## 1 L'exclusivité du culte:



Vouer ses œuvres uniquement à Allah, sans ostentation, aussi bien dans les paroles que les actes.

Allah Le Très Haut dit: (Invoquez donc Allah sincèrement, en Lui vouant un culte exclusif)

[Ghafir (Celui qui pardonne)/ 14]

Allah n'accepte une oeuvre que si elle est purement faite pour Son visage (gloire à Lui).

Il (l'Exalté) a dit: (ll ne leur a été commandé, cependant, que d'adorer Allah, Lui vouant un culte exclusif)
[Sourate Al-Bayyinah (la preuve)/ 5]

Il (l'Exalté) a dit [aussi]: (C'est à Allah qu'appartient la religion pure.)

[Sourate Az-Zumar (les groupes)-Verset: 3.]

Et II (l'Exalté) a dit [enfin]: ¿Dis: C'est Allah que j'adore, et Lui voue exclusivement mon culte)

[Sourate Az-Zumar (les groupes)- Verset: 14.]



Allah dit à propos des mécréants: Nous avons considéré leurs œuvres et les avons alors réduites en poussière éparpillée

[Al-Furqane (Le Discernement)/ 23]

Le Prophète (paix et salut d'Allah sur lui) a dit: «Celui qui dit "Lâ ilâha ill Allâh" (l'attestation de foi) sincèrement, entrera au Paradis.» (Authentique, rapporté par Al-Bazzâr et d'autres)

Le Prophète (paix et salut d'Allah sur lui) a dit: «Dis: J'ai cru en Allah, puis sois constant dans les bonnes œuvres.» (Rapporté par Mouslim)

Parmi les conditions de la Foi: que celui qui accomplit une œuvre n'annule pas sa Foi par un acte d'incroyance ou de polythéisme, en vouant une quelconque adoration à autre qu'Allah, tel qu'invoquer les Prophètes ou les morts, ou implorer leur secours. Allah Le Très Haut dit: «S'ils associent quoi que ce soit à Allah, leurs œuvres seront réduites à néant»

[Al-An'am (Les Bestiaux)/ 88]

Allah Le Très Haut dit: ¿Et il t'a été révélé [Ô Mohammed] ainsi qu'à ceux qui t'ont précédé [parmi les Prophètes]: « Si tu associes à Allah, tes œuvres seront réduites à néant et tu seras certainement parmi les perdants.

[Az-zumar (Les Groupes)/65]



# 2 Suivre la voie du Prophète (paix et salut d'Allah sur lui):



Allah n'accepte une oeuvre que si elle est conforme aux pratiques du Messager (paix et salut d'Allah sur lui). Allah Le Très Haut dit: (Ce que vous donne le Messager, prenez-le! Et ce qu'il vous interdit, abstenez-vous-en!) [Al-Hashr (L'Exode)/7]

Et II (l'Exalté) a dit [aussi]: 《Non!...Par ton Seigneur! Ils ne seront pas croyants aussi longtemps qu'ils ne t'auront demandé de juger de leurs disputes et qu'ils n'auront éprouvé nulle angoisse pour ce que tu auras décidé, et qu'ils se soumettent complètement [à ta sentence] ﴾

[Sourate An-Nisà' (les femmes)/ 65]

Le Prophète (paix et salut d'Allah sur lui) a dit: «Celui qui fait un acteque nous n'avons pasordonné, son acte est rejeté. » [C'est à dire non accepté par Allah] (Rapporté par Mouslim)

Aucune oeuvre n'est donc considérée si elle n'est pas vouée exclusivement à Allah ou si elle n'est pas conforme à la *Sunnah* du Messager d'Allah.

Foudaïl ibn 'Iyàd a dit à propos de la parole d'Allah, L'Exalté: *«Afin d'éprouver lequel de vous agirait le mieux.»* [Hud/7, et Al-Mulk (la royauté)/2], il dit: "Le plus sincère



pour Allah et le plus conforme à la *Sunnah* du Prophète (paix et salut d'Allah sur lui)".

On lui dit: "Ô Aba 'Âliya! Que signifie: plus sincère et plus conforme?"

Il dit: "En vérité, si l'oeuvre est sincère et qu'elle n'est pas conforme [à la *Sunnah*], elle ne sera pas acceptée. Il en est de même, si elle est conforme et qu'elle n'est pas vouée exclusivement [à Allah].



a foi est faite de: parole, acte et croyance. La réunion de ces trois composantes constitue la foi. L'essence de ces trois constituantes est à rechercher dans ce que la législation islamique a défini spécifiquement.

## La croyance



Il n'est pas voulu par la croyance l'amour du bien pour les hommes et l'absence d'animosité, car la majorité des hommes penchent vers cela, même lorsqu'elles ne croient pas à l'existence du Créateur. Ce que l'on veut plutôt dire par cela, c'est la parole du coeur et son action.

La parole du coeur, c'est de croire qu'il n'existe aucune divinité légitime en dehors d'Allah (L'Exalté), que Mohammad (Paix et salut d'Allah sur lui) est Son Messager et que ce avec quoi il est venu de la part de son Seigneur est la Vérité.

Quant à *l'action du coeur*, c'est d'aimer Allah (L'Exalté), Son Prophète (Paix et salut d'Allah sur lui), l'Islam, et plus généralement aimer ce qu'aiment Allah et Son Messager (Paix et salut d'Allah sur lui) et adorer exclusivement Allah.





La prononciation de l'attestation de foi





Ce qui est plutôt voulu par l'action, c'est l'action que le Prophète (Paix et salut d'Allah sur lui) a été chargé spécifiquement de transmettre, telle que la prière, la zakât, le jeûne, le pèlerinage etc.

Toutefois, les bonnes oeuvres que tous les messages divins et la saine nature ont indiqué, telles qu'aimer le bien pour les gens, l'honnêteté, la bonté envers les parents, le fait de nourrir le pauvre, d'enlever l'obstacle du chemin et ainsi de suite...augmentent la foi quand elles sont accomplies sincèrement et exclusivement pour Allah (L'Exalté).

Par ailleurs, la foi fluctue: elle augmente, diminue. Elle augmente par l'obéissance et diminue par la désobéissance.

Allah (L'Exalté) a dit: ¿Les vrais croyants sont ceux dont les coeurs frémissent quand on mentionne Allah. Et quand Ses versets leur sont récités, cela fait augmenter leur foi [Al-Anfal (Le butin)/2]



∢ ...et que croisse la foi de ceux qui croient...⟩

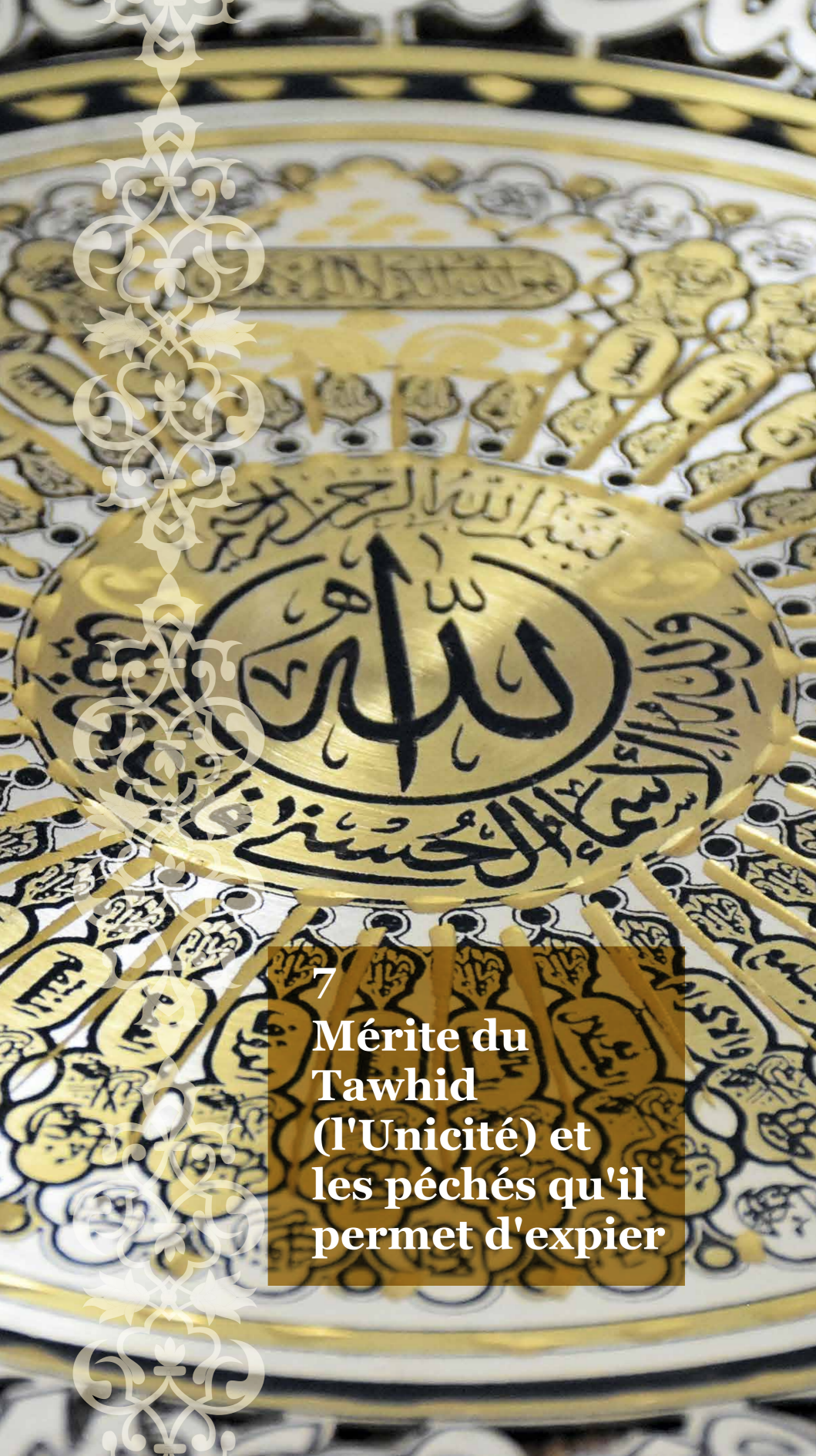
[Al-Muddathir (Le revetu d'un manteau)/31]

«C'est Lui qui a fait descendre la quiétude dans le coeur des croyants afin qu'ils ajoutent foi à leur foi € [Al-Fath (La victoire éclatante)/4]

Donc, la foi ne s'établit après la mécréance que:

Par la croyance, par la parole du coeur:
qui est la reconnaissance du message,
et par l'action du coeur qui est l'amour
d'Allah, de Son Messager (Paix et
salut d'Allah sur lui) ainsi que l'amour de ce
qu'Ils aiment. Puis par la parole (de la langue).
Puis par l'action des membres.





out péché, hormis le polythéisme, est soumis à la volonté [d'Allah], c'est-à-dire: si Allah veut, il le châtie en proportion de son péché et s'il veut, Il lui pardonne à l'instant même; sauf le polythéisme qu'Allah, certes, ne pardonne pas, comme cela est catégorique dans la parole [d'Allah], l'Exalté: «Quiconque associe à Allah (d'autres divinités), Allah lui interdit le Paradis; et son refuge sera le Feu. Et pour les injustes, pas de secoureurs!» [Al-Mâ'idah (la table servie)/72]

Allah nous informe que quiconque meurt étant polythéiste, s'éternisera dans le feu de l'Enfer.

Et la parole [d'Allah], l'Exalté: 《Certes, Allah ne pardonne pas qu'on Lui donne quelque associé. A part cela, Il pardonne à qui Il veut. Mais quiconque donne à Allah quelque associé commet un énorme péché.》

[An-Nisà' (les femmes)/ 48]

Allah le Très Haut dit: 《Ceux qui ont cru et n'ont point troublé la pureté de leur foi par quelque iniquité (association), ceux-là ont la sécurité, et ce sont eux les bien-guidés.》
[Al-An'am (Les Bestiaux)/82]

Ubâdah ibn as-Sâmit a dit: «Le Prophète (paix et salut d'Allah sur lui) a dit: « Quiconque atteste qu'il n'y a pas de divinité [en droit d'être adorée] si ce n'est Allah, Unique et sans associé, que Mohammad est Son serviteur et



messager, que îssâ (Jésus) est le serviteur d'Allah, Son messager, Sa Parole qu'il envoya à Maryarm (Marie), et une âme venant de Lui, que le paradis est vérité et que l'enfer est vérité, entrera au paradis quels que soient ses actes.» (Rapporté par Al-Bukhârî et Muslim)

Al-Bukhârî et Muslim rapportent un hadith de Itbân: «Allah a interdit au feu [de l'enfer] de toucher toute personne attestant qu'il n'y a pas de divinité [en droit, d'être adorée] si ce n'est Allah, ne recherchant par là que le Visage d'Allah» (Rapporté par Al-Bukhârî et Muslim dans le livre de la foi)

Abdoullah Ibn 'Amr (qu'Allah soit satisfait d'eux) rapporte que le Prophète (paix et salut d'Allah sur lui) a dit: "Un homme, de ma communauté, sera appelé à comparaître, devant toutes les sortes de créatures. Il lui sera alors montré 99 registres. Chacun des registres demandera un très long regard: "Est-ce que mes scribes, consciencieux, ont été injustes dans le contenu des registres?"

II dira : "Non ! Ô Seigneur !"

"As-tu une excuse ? (Pour expliquer tes péchés) ou des bonnes actions (pour compenser les mauvaises)"

Il dira: "Non".

Il lui sera alors dit: "Mais certes oui, tu as auprès de Nous une bonne œuvre et aucune injustice ne te sera faite aujourd'hui".



On lui présentera alors une carte sur laquelle il sera inscrit:

"J'atteste qu'il n'y a pas de Dieu sauf Allah et que Mohammad est Son serviteur et Son Messager"

Il dira alors: "Ô Seigneur! Quel poids peut avoir cette carte avec tous ces registres (des péchés)?"

Il lui sera dit: "Il ne te sera pas fait d'injustice".

Les registres seront mis dans un plateau et la carte dans l'autre; la balance penchera alors du coté de la carte".(Rapporté par At-Tirmidhi, Ibn Mâja, Ibn Hibbân, et Al Hakim qui l'a reconnu authentique suivant les conditions de Mouslim, Al Albani aussi l'a reconnu authentique)

#### Les points à retenir



Le *Tawhid* a une grande récompense auprès d'Allah.

2

En plus de cela, le *Tawhid* efface les péchés.



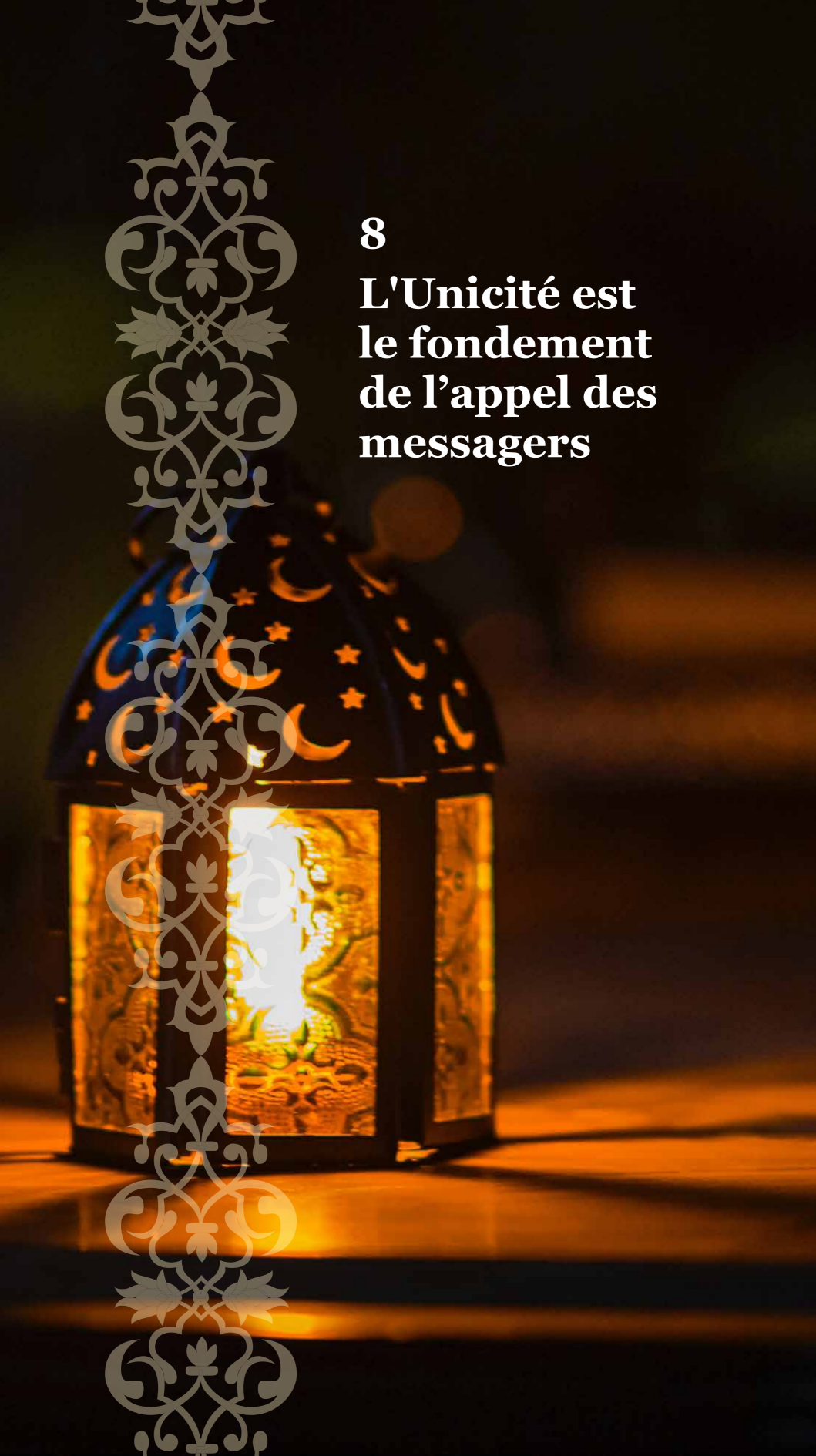
# **Questions:**



Quelles sont les conditions de validité des œuvres?



Parler des constituantes de la foi et des mérites du Tawhid.



ans nul doute l'unicité de divinité est absolument le plus grand fondement [de la foi]. Il en est sans doute le parfait et le meilleur, voire qu'il est indispensable pour le bien-être de l'humanité. Il est la raison principale pour laquelle Allah a créé les djinns, les hommes et les autres créatures et a légiféré les lois pour son accomplissement. Le bon ordre est lié à son existence, comme sa perte engendrerait le mal et la dépravation. C'est pour cela que l'unicité est la quintessence et la base de l'appel des Messagers et le but de leurs messages.

Allah, l'Exalté dit: «Nous avons envoyé dans chaque communauté un Messager, [pour leur dire]: "Adorez Allah et écartez-vous du Tâgüt.")

[An-Nahl (les abeilles)/36]

Il dit: ¿Et nous n'avons envoyé avant toi aucun Messager à qui Nous n'ayons révélé: "Point de divinité digne d'adoration en dehors de Moi. Adorez-Moi donc."}

[Al-Anbiyà (les Prophètes)/ 25]

Le Noble Coran a prouvé dans divers passages que l'unicité de divinité est le prologue de l'appel *(da'wa)* des Messagers et que la première chose à laquelle tout messager envoyé par Allah appela son peuple est l'unicité d'Allah et la dévotion du culte pour Lui exclusivement. Allah; l'Exalté, a dit:



∢Et aux 'Aad, leur frère Hûd: "Ô mon peuple, dit-il, adorez Allah. Pour vous, pas d'autre divinité digne d'adoration que Lui."⟩

[Al-'Arâf (Les Murailles)/ 65]

Et II (l'Exalté) dit [aussi]: 《Et aux Thamûd, leur frère Sâlih: "Ô mon peuple, dit-il, adorez Allah. Pour vous, pas d'autre divinité digne d'adoration que Lui."》

[Al-'Arâf (Les Murailles)/ 73]

Et Il (l'Exalté) dit [également]: ¿Et au Madyan, leur frère Chu'aib: "O mon peuple, dit-il, adorez Allah. Pour vous, pas d'autre divinité digne d'adoration que Lui."}

[Al 'Arâf (Les Murailles)/ 85]

Certes, il s'est avéré dans les deux Sahihs (Recueil d'Al-Boukhâry et de Mouslim) d'après Abou Houreïra que le Messager d'Allah (paix et salut d'Allah sur lui) a certainement dit: "Les Prophètes sont des frères. Leurs mères diffèrent, mais ils ont une même religion."

La religion et le dogme resteront un et indivisible et il n'y a de variation entre les Messagers qu'au niveau des législations, comme l'a mentionné Allah (L'Exalté): «A chacun de vous Nous avons assigné une législation et un plan à suivre.»

[Al-Ma'idah (la table servie)/48]



## À noter:

Une attestation ferme qu'ils (Les Livres) ont tous été descendus par Allah et qu'ils sont Sa (l'Exalté) parole et non la parole d'autre que Lui. Et qu'Allah a réellement proféré ces Livres, comme II a voulu et selon la manière qu'il a voulue (gloire à Lui). [Allah], l'Exalté, dit: 《Allah! Pas de divinité à part lui, le Vivant, Celui qui subsiste par Lui-même «Âl-Qayyûm». Il a fait descendre sur toi le Livre avec la vérité, confirmant les Livres descendus avant lui. Et II fit descendre la Thora et l'Evangile auparavant en tant que guide pour les gens. Et II a fait descendre le Discernement. Ceux qui ne croient pas aux Révélations d'Allah auront, certes, un dur châtiment! Et Allah est Puissant, Détenteur du pouvoir de punir.

[Al-'Imrân (la famille d'Imran)/ 2-4]

Allah, le Très Haut, nous informa qu'il a fait descendre ces Livres cités qui sont: la Thora, l'Evangile et le Coran. Ils proviennent de Lui. Ceci démontre qu'il a proféré ces Livres et qu'ils émanent de Lui et non d'un autre que Lui. C'est pour cela qu'il menaça à la fin du contexte quiconque ne croit pas aux versets d'Allah d'un dur châtiment.



On doit avoir la foi qu'ils (les Livres) ont tous appelé à l'adoration d'Allah, Seul. Ils ont apporté le bien, la guidance, la lumière et la clarté.

[Allah], l'Exalté, dit: 《Il ne conviendrait pas à un être humain à qui Allah a donné le Livre, la Compréhension et la Prophétie, de dire ensuite aux gens: "Soyez mes adorateurs, à l'exclusion d'Allah."》

[Al-'imran (la famille d'Imran)/ 79]

Allah démontra qu'il n'est pas permis à un être humain à qui Allah a donné le Livre, la Compréhension et la Prophétie d'ordonner aux gens de le prendre comme divinité, à l'exclusion d'Allah. Parce que les Livres d'Allah ne sont venus que pour qu'un culte exclusif soit voué à Allah, Seul. Ensuite vint une période où aucune législation ne put échapper à la falsification, Allah (L'Exalté) a dit: ¿Et il y a parmi eux certains qui roulent leur langue en lisant le Livre pour faire croire que cela provient du Livre, alors qu'il n'est point du Livre; et ils disent: «ceci vient d'Allah», alors qu'il ne vient point d'Allah. Ils disent sciemment des mensonges à l'encontre Allah.

[Al-Imran (La famille d'Imran)/ 78]

Et II a dit: ( ...ils détournent les mots de leur sens...)
[An-Nissa' (Les femmes)/ 46]

La vérité devint alors inaccessible à l'immense majorité des hommes, comme Allah (Le Très-Haut) l'avait décidé. Et puisque la voie de la réforme ne pouvait se matérialiser par autre qu'une nouvelle prophétie, Allah a rétabli Sa religion de vérité par la prophétie de



Mohammad (paix et salut d'Allah sur lui): ¿Et quiconque désire une religion autre que l'Islam ne sera point agréé, et se retrouvera, dans l'au-delà, parmi les perdants [Al-Imran (La famille d'Imran)/ 85]

Il a fait de son appel, un message pour tous les peuples, hommes et djinns, arabes et non arabes: ¿Et Nous ne t'avons envoyé qu'en tant qu'annonciateur et avertisseur pour toute l'humanité}

[Saba/ 28]

Abû Hurayrah (qu'Allah soit satisfait de lui) relate que le Messager d'Allah (paix et salut d'Allah sur lui) a dit : «Par celui qui détient l'âme de Mohammad dans Sa main, pas un Juif ni un Chrétien de cette communauté n'entend parler de moi sans croire à ce avec quoi j'ai été envoyé, sans qu'il ne fasse partie des gens du feu» (Rapporté par Muslim)

Pour ce faire, Allah (Le Très-Haut) a protégé le Coran de la falsification: (En vérité, c'est Nous qui avons fait descendre le Rappel (le Coran), et c'est Nous qui en sommes gardien)

[Al-Hijr/9]

On doit avoir donc une conviction ferme que tous Les Livres qu'Allah a faits descendre ont été abrogés par le Noble Coran et que nul-qu'ils s'agissent des hommes ou des djinns, qu'ils soient des gens des Livres précédents ou autres- ne peut adorer Allah, après la descente du Coran, par autre chose que ce qui y est advenu et ne peut non plus prendre autre que ce dernier comme juge.



Les preuves [tirées] du Livre et de la *Sunnah* sont nombreuses concernant ce sujet.

[Allah], l'Exalté, dit: ¿Qu'on exalte la Bénédiction de Celui qui a fait descendre le Livre de Discernement sur Son serviteur, afin qu'il soit un avertisseur de l'univers. }
[Al-Furqâne (le discernement)/ 1]

II (le Très-Haut) dit [aussi]: 《Ô gens du Livre! Notre Messager (Mohammad) vous est, certes, venu, vous exposant beaucoup de ce que vous cachiez du Livre, et passant sur bien d'autres choses! Une lumière et un Livre explicite vous sont, certes, venus d'Allah! Par ceci (le Coran), Allah guide aux chemins du salut ceux qui cherchent Son agrément Et II les fait sortir des ténèbres à la lumière par Sa grâce. Et II les guide vers un chemin droit》

[Al-Mâ'idah (la table servie)/15-16]

Tous les textes et toutes les références se convergent dans la démonstration de la nécessité et l'obligation de vouer l'adoration à Allah, Seul. Mais leurs indications varient:



Parfois, c'est un ordre, comme dans la parole d'Allah: *(Ô hommes! Adorez votre Seigneur, qui vous a créés vous et ceux qui vous ont précédés. Ainsi atteindriez-vous à la piété.)* 

[Al-Baqarah (la vache)/21]



Et Sa parole: «Adorez Allah et ne lui donnez aucun associé.)

[An-Nisà' (les femmes)/36]

Et sa parole aussi: *(Et ton Seigneur a décrété:" N'adorez que Lui.")* 

[Al-Isrâ' (le voyage nocturne)/ 23]

Et bien d'autres versets.

Et parfois, en exposant que l'adoration est la base même de l'existence de la créature et l'objectif principal de la création des deux charges (les hommes et les djinns), comme Allah, l'Exalté, l'a dit: ¿Je n'ai créé les djinns et les hommes que pour qu'ils M'adorent. [Adh-Dhariyât (qui s'éparpillent)/56]

Et parfois, en exposant qu'elle est le but de l'envoi des Messagers, comme l'a mentionné la parole d'Allah, l'Exalté: «Nous avons envoyé dans chaque communauté un Messager, [pour leur dire]: "Adorez Allah et écartez-vous du Tâgüt") [An-Nahl (les abeilles)/ 36]

Et sa parole: ¿Et Nous n'avons envoyé avant toi aucun Messager à qui Nous n'ayons révélé: "Point de divinité digne d'adoration en dehors de Moi. Adorez-Moi donc."

[Al-Anbiyà (les prophètes)/ 25]

D'autrefois, en démontrant qu'elle est le but de la révélation des livres divins, comme l'a mentionné la parole d'Allah, l'Exalté: *(Il fait descendre, par* 



Son ordre, les anges, avec la révélation, sur qui Il veut parmi Ses serviteurs: "Avertissez, qu'il n'est d'autre divinité digne d'adoration que Moi. Craignez-Moi donc"

[An-Nahl (les abeilles)/2]

Tantôt en indiquant l'immense récompense [qui attend] les gens [de cette unicité] et ce qui leur a été apprêté comme grande rétribution et précieux bienfaits dans ce bas-monde et dans l'au-delà, comme l'a dit Allah, l'Exalté: 《Ceux qui ont cru et n 'ont point troublé la pureté de leur foi par quelqu'inéquité (association), ceux-là ont la sécurité; et ce sont eux les bien-guidés.

[Al-An'àm (les bestiaux)/82]

Tantôt en mettant en garde contre son opposé, qui n'est autre que le polythéisme et en démontrant le danger de sa contradiction et qu'Allah a apprêté un châtiment douloureux pour ceux qui l'abandonnent comme II le dit: ¿Quiconque asssocie à Allah (d'autres divinités), Allah lui interdit le Paradis; et son refuge sera le Feu. Et pour les injustes, pas de secoureurs! ¡› [Al-Mâ'idah (la table servie)/72]

Et la parole d'Allah, l'Exalté: «N'assigne donc pas à Allah d'autre divinité, sinon tu seras jeté dans l'Enfer, blâmé et repoussé.»

[Al-Isrà' (le voyage nocturne)/ 39]



Et il existe bien d'autres sortes de preuves comportant l'établissement de cette Unicité (*Tawhid*) et appelant à celle-ci, tout en faisant allusion à ses mérites et déterminant la récompense de ses adeptes et l'immense danger que représente sa contradiction.

La *Sunnah* prophétique est elle aussi comblée de preuves concernant cette sorte d'Unicité et démontrant son importance.

#### On peut citer parmi celles-ci:

Le Hadith recueilli par Al-Boukhàry dans son Sahih (son livre de recueil) dans lequel Mou'ad ibn Djabal (qu'Allah soit satisfait de lui) a dit: Le Prophète (paix et salut d'Allah sur lui) a dit: «Ô Mou'âd, connais-tu le droit d'Allah sur Ses serviteurs?»

Il (Mou'âd) dit: 'Allah et Son Prophète sont mieux informés."

II (paix et salut d'Allah sur lui) dit: "Qu'ils L'adorent sans Lui associer aucune chose. Et connais-tu leurs droits sur Lui?"

Il (Mou 'âd) répondit: "Allah et Son Prophète sont mieux informés."

Il (paix et salut d'Allah sur lui) dit: "Qu 'Il ne les châtie pas! "»



Et Ibn Abbâs (qu'Allah soit satisfait de lui) dit: "Lorsque le Prophète (paix et salut d'Allah sur lui) envoya Mou'âd au Yémen, il lui dit: «Tu vas chez un peuple des gens du Livre [les juifs et les chrétiens], que la première chose à laquelle tu les appelles soit l'unicité d'Allah. S'ils l'admettent, informeles qu Allah leur a imposé cinq prières…etc» (Recueilli par Al-Boukhâry)

D'après Ibn Mass'oud (qu'Allah soit satisfait de lui) le Messager d'Allah (paix et salut d'Allah sur lui) a dit: «Quiconque mourra implorant un égal à Allah, entrera dans le Feu.» (Recueilli par Al-Boukhâry)

Et d'après Djaber ibn 'Abd- Allah (qu'Allah soit satisfait de lui) le Messager d'Allah (paix et salut d'Allah sur lui) a dit: «Quiconque mourra sans associer aucune chose à Allah entrera au Paradis et quiconque mourra en Lui associant une chose, entrera dans le Feu.» (Recueilli par Mouslim)

Et les *Hadiths* relatant ce sujet sont nombreux.

#### Les points à retenir:

- L'Unicité (le *Tawhid*) est le but de la création des *Jinns* et des hommes.
- L'adoration représente le *Tawhid* car c'est à son sujet que les conflits [entre les prophètes et leurs peuples] ont éclaté.
- Quiconque ne reste pas fidèle au *Tawhid* n'adore pas Allah correctement: *«Et vous n'êtes pas adorateurs de ce que j'adore»*[Al-Kafirun (Les Infidèles)/ 5]
- Le but de l'envoi des Prophètes.
- Le Message [du *Tawhid*] a été envoyé à toutes les communautés.
- La religion des Prophètes est une seule religion.
- Le point le plus important: l'adoration d'Allah ne se réalise qu'à condition de renier le *Tâghût*:

  « Donc, quiconque mécroît au Tâghût tandis qu'il croit en Allah saisit l'anse la plus solide»

  [Al-Baqarah (La Vache)/ 256]

Le *Tâghût* englobe tout ce qui est adoré en dehors d'Allah.







es effets de l'Unicité d'Allâh est de vouer à Allah Seul l'adoration dans la vie, Allah l'a démontré en disant: (Allah a promis à ceux d'entre vous qui ont cru et fait les bonnes œuvres qu'Il leur donnerait la succession sur terre comme Il l'a donnée à ceux qui les ont précédés. Il donnerait force et suprématie à leur religion qu'Il a agréée pour eux. Il leur changerait leur ancienne peur en sécurité. Ils M'adorent et ne M'associent rien).

[An-Nur (La lumière)/ 55]

Et à travers Sa Parole: *(Ceux qui ont cru et n'ont point troublé la pureté de leur foi par quelqu'inéquité (association))*[Al-An'am (Les bestiaux)/82] C'est à dire, par "association". *(ceux-là ont la sécurité; et ce sont eux les bien-guidés)*[Al-An'am (Les bestiaux)/82]

Dans ces deux versets Allah a indiqué les effets de l'Unicité d'Allâh dans la vie d'ici-bas et dans l'au-delà, et ce, par la disponibilité de la sécurité et la guidée de l'égarement; Et qu'll leur donnerait la succession sur terre et donnerait force et suprématie à leur religion dans les cœurs et les actes.





Thomme est l'une des créatures d'Allah dont la subsistance et le terme de vie sont destinés, s'il croit en son Seigneur et observe Sa législation, II le comble de bien-être et de stabilité, facilite ses affaires même s'il ne possède que le minimum vital.

Par contre s'il mécroit à son Seigneur et se détourne de son adoration, Il rend sa vie pleine de gêne, et lui rassemble tout les chagrins et souci du monde, même s'il possède les variétés de richesse et toutes les causes menant au bonheur.

Allah le Très-haut dit: ¿Et quiconque se détourne de Mon Rappel, mènera certes, une vie pleine de gêne, et le Jour de la Résurrection Nous l'amènerons aveugle au rassemblement.

[Tâha/ 124]





ans sa vie l'homme est livré à un combat permanent avec son âme et l'environnement qui l'entoure. son corps est soumis au Créateur, et suit Son ordre, mais le mécréant a décidé de s'opposer à sa nature, opposant l'ordre de son Seigneur dans les affaires où il a la capacité de choisir. Même si son corps est soumis au Créateur, son choix par contre s'oppose à Lui. Le mécréant est le plus grand rebelle parmi les créatures, dans la mesure où il s'est dressé en s'opposant a son Seigneur et lui a tourné le dos. Pour cette raison tous les deux, la terre et le reste des créatures ont le devoir de le détester, et de rejeter sa mécréance et son impiété. Allah le Très-haut dit: «Et ils ont dit: "Le Tout Miséricordieux S'est attribué un enfant!" Vous avancez certes là une chose abominable! Peu s'en faut que les deux ne s'entrouvrent à ces mots, que la terre ne se fende et que les montagnes ne s'écroulent, du fait qu 'ils ont attribué un enfant au Tout Miséricordieux, alors qu'il ne convient nullement au Tout Miséricordieux d'avoir un enfant! Tous ceux qui sont dans les deux et sur la terre se rendront auprès du Tout Miséricordieux, [sans exceptions], en serviteurs)

[Mariam (Marie)/ 88-93]





la perdu le bonheur d'ici-bas parce qu'il y a mené une vie malheureuse et désemparée; il a causé la perte de son âme pour laquelle il rassemblait les richesses, ceci parce qu'il ne l'a pas soumis à la cause pour laquelle elle fut créée. Il n'a pas fait goûté à son âme le bonheur d'ici-bas, car son âme a connue une vie de misère, a également connue une mort misérable, et elle sera ressuscité avec les malheureux. Allah le Très-haut dit: ¿Et quand à celui dont les bonnes actions pèseront léger, Voilà ceux qui auront causé la perte de leurs âmes.

[Al-Araf (Les murailles)/9]





n effet, l'homme méritant la vie est celui qui croit en son Seigneur, connait l'objectif de son existence, est éclairé sur son devenir, et est rassuré sur sa résurrection. Il connaît alors le droit de tout a chacun, et ne nie aucun droit, ni ne cause de tort à une créature. Il connait alors une bonne vie dans ce bas monde et dans l'au-delà. Allah le Très-haut dit:

¿Quiconque, mâle ou femelle, fait une bonne oeuvre tout en étant croyant, Nous lui ferons vivre une bonne vie. Et Nous les récompenserons, certes, en fonction des meilleures de leurs actions

[An-Nahl (Les abeilles)/ 97]

∢Au jour de la résurrection il bénéficiera (des demeures agréables dans lesjardins d'Eden ? Voilà l'énorme succès) [As-Saff (Le rang)/ 12]

Quant à celui qui mène une vie semblable à celle des bêtes du cheptel, il ne connait pas son Seigneur, ni le but de son existence, ni son devenir, son but principal étant de manger, boire et dormir. Quelle différence y a-t-il entre cette personne et le reste des animaux, il est même plus égaré encore. Allah le Très- haut dit:

∢Nous avons destiné beaucoup de djinns et d'hommes pour l'Enfer. Ils ont des coeurs, mais ne comprennent pas.



Ils ont des yeux, mais ne voient pas. Ils ont des oreilles, mais n'entendent pas. Ceux-là sont comme les bestiaux, même plus égarés encore. Tels sont les insouciants) [Al-Araf (Les murailles)/ 179]

Il dit aussi: ¿Ou bien penses-tu que la plupart d'entre eux entendent ou comprennent? Ils ne sont en vérité comparables qu'à des bestiaux. Ouplutôt, ils sontplus égarés encore du sentier}

[Al-Furqân (Le discernement)/ 44]





e mécréant sera châtié éternellement

Au Jour du jugement dernier, lorsque les créatures seront ressuscités et que les oeuvres seront présentées, le mécréant trouvera qu'Allah n'a rien laissé de ses oeuvres sans l'enregistrer dans le livre au sujet duquel II dit: ¿Et on déposera le livre (de chacun). Alors tu verras les criminels, effrayés à cause de ce qu'il y a dedans, dire: "Malheur à nous, qu'a donc ce livre à n'omettre de mentionner ni pêché véniel ni pêché capital?" Et ils trouveront devant eux tout ce qu'ils ont oeuvré. Et ton Seigneur ne fait du tort à personne.

[Al-Kahf (La caverne)/ 49]

A ce moment, le mécréant aimera n'être que poussière: «le jour où l'homme verra ce que ses deux mains ont préparé; et l'infidèle dira: "Hélas pour moi! Commej 'aurais aimé n 'être que poussière"

[An-Naba (La nouvelle)/ 40]

Avec l'intensité de l'effroi de ce jour, si l'homme possédait tous les biens du monde, il l'offrirait comme rançon pour échapper au châtiment. Allah; le Très-haut dit:



∢Si les injustes possédaient tout ce qui se trouve sur la terre, - et autant encore, - ils l'offriraient comme rançon pour échapper au pire châtiment le Jour de la Résurrection (Les groupes)/ 47]

Il dit aussi: «bien qu'ils se voient l'un l'autre. Le criminel aimerait pouvoir se racheter du châtiment de ce jour, en livrant ses enfants, sa compagne, son frère, même son clan qui lui donnait asile, Et tout ce qui est sur la terre, tout, qui pourrait le sauver)

[Al-Maarij (Les voies d'ascension)/ 11-14]

Puisque l'au-delà est une demeure de récompense des oeuvres et non une demeure des voeux, l'homme recevra obligatoirement le fruit de ses oeuvres, si ses oeuvres sont bonnes il recevra le meilleur prix, et si elles sont mauvaises il aura le mauvais prix. Le pire des châtiments que recevra le mécréant est le châtiment du Feu. Allah a diversifié les châtiments pour les gens de l'Enfer afin qu'ils gouttent la conséquence néfaste de leur acte.





u'elle cultive au serviteur l'amour et la vénération d'Allah qui sont deux facteurs indispensable pour le respect de Ses ordres et l'éloignement de Ses interdits, et lorsque te serviteur concrétise ses deux aspects, il accède au parfait bonheur d'ici bas et dans l'au-delà.





Ile inculque à l'être une fierté et une gloire, cela parce que ce dernier a la conviction qu'Allah est le légitime propriétaire de toute chose dans cet Univers, et qu'il est le seul qui peut procurer du bien ou nuire à quelqu'un. Avec cette croyance, l'être peut se passer de toute créature, leur crainte est extirpée de son coeur. Il n'espère qu'en Allah, et n'a plus la crainte de quiconque autre qu'Allah.





Ile cultive en l'homme l'humilité, parce que ce dernier a la conviction que tout ce qu'il a comme bienfait provient d'Allah, il ne subit alors pas la tromperie du Diable, et ne se livre non plus à une joie excessive, ni ne s'enorgueillit, ni ne vante sa force et sa richesse.





elui qui croit en Allah a la ferme conviction qu'il n'existe aucun moyen de réussite dans ce bas monde et dans l'au-delà que par l'accomplissement de bonnes oeuvres qu'Allah agrée, à l'opposé d'autres personnes qui ont de fausse croyance, tel que croire qu'Allah a ordonné la crucifixion de son fils pour l'expiation des péchés de l'humanité, ou croire en l'existence de plusieurs divinités et penser que ces dernières réalisent leurs voeux, alors qu'en réalité elles ne procurent aucun bien ni ne cause aucun tort à qui que ce soit ; et d'autres sont même athées. Toutes ces croyances ne sont que des illusions, et lorsqu'ils se retrouveront auprès d'Allah le jour du jugement dernier, et témoigneront de la réalité des choses, ils comprendront qu'ils étaient dans un égarement évident.





a croyance en Allah développe en l'homme une grande force de détermination, d'initiative, d'endurance, de fermeté et de confiance dans l'exercice d'importantes taches de ce bas monde visant l'agrément d'Allah. Il gagne la conviction totale de sa confiance au Roi des cieux et de la terre, et qu'il le soutiendra et le guidera, il devient alors stable dans son endurance, sa fermeté et sa confiance, stabilité comparable à une montagne.



#### **Questions:**



Quelle est la raison principale de la création des hommes et des djinns?



"Les Prophètes sont des frères. Leurs mères diffèrent, mais ils ont une même religion." Expliquer le hadith.



Parler des effets de l'Unicité d'Allah dans la vie d'ici-bas et dans l'au-delà.



roire en Allah, c'est avoir l'intime conviction de l'existence du Transcendant et Très Haut, de Sa souveraineté, de Sa divinité et de (la réalité) de Ses noms et attributs.

Croire en Allah implique quatre choses et celui qui les réunit est le vrai croyant.

La première chose; c'est la croyance en l'existence d'Allah Très Haut. Cette existence repose sur des preuves naturelles et rationnelles en plus des arguments religieux.

La nature indique l'existence d'Allah. Car toute créature croit naturellement en son Créateur sans avoir besoin de réfléchir ou d'apprendre. Seul échappe à cette exigence naturelle celui qui a subit une influence qui le détourne de son Créateur. C'est-ce qui fit dire au Prophète (paix et salut soient sur lui ) ceci: " tout nouveau né vient avec une croyance naturelle (en Allah). Mais ce sont ses parents qui en font un juif, un chrétien ou un mage" (rapporté par al Boukhari, 1358 et par Moushim, 2658).



La raison indique l'existence d'Allah Très Haut. En effet, les créatures antérieures et postérieures ont besoin d'un Créateur qui détermine leur existence puisque elles ne peuvent pas se créer elles-mêmes ni être créés par le hasard.

Elles ne peuvent pas se créer elles-mêmes puisqu'une chose ne se crée pas. Car avant son existence, elle relevait du néant. Comment le néant peut-il créer (quelque chose)?

Leur existence ne peut pas être due au hasard non plus. Car tout accident a besoin d'un auteur et l'existence des créatures selon cet ordre merveilleux, harmonieux et impeccable marqué par un lien indéfectible entre les causes et leurs effets et entre les êtres eux-mêmes, tout cela exclut totalement le hasard. En effet, ce qui existe par hasard ne suit aucun ordre dans sa constitution. Dès lors, comment peut-il maintenir une cohésion durable?

Si la création des créatures par elles-mêmes est exclue et si leur détermination par le hasard l'est aussi, il faut admettre qu'elles ont un créateur. C'est Allah, le Maître des mondes.

Cet argument rationnel irréfutable est mentionné par Allah dans la sourate at-Tour en ces termes : *Ont-ils* été créé à partir de rien ou sont-ils eux les créateurs? Ou ont-ils créé les cieux et la terre? Mais ils n'ont plutôt aucune conviction.

[At-Tur/ 35-36]

C'est-à-dire: ils n'ont pas été créés par le néant et ne se sont pas créés eux-mêmes. Aussi sont-ils créés par leur Créateur, Allah; Le Très-Haut.

Quand Djoubayr ibn Mout'im, alors païen, a entendu le Messager d'Allah (paix et salut soient sur lui ) réciter cette sourate jusqu'à ces versets: 《Ont- ils été créé à partir de rien ou sont- ils eux les créateurs? Ou ont- ils créé les cieux et la terre? Mais ils n'ont plutôt aucune conviction》

[At-Tur/ 35-36], il dit: "Mon cœur a failli s'envoler et la foi a commencé à s'y installer" (Rapporté par al-Boukhani).

Donnons un exemple qui clarifie les propos que nous avons avancés:

Si quelqu'un vous parlait d'un palais bien construit au milieu de jardins traversés par des cours d'eau; un palais bourré de meubles et comportant toutes les décoration susceptibles de le rendre parfait, si cette personne vous disait ensuite que cet édifice si parfait s'est créé de lui-même ou que son existence est due au pur hasard, vous vous empresseriez à la démentir et vous considéreriez son discours comme une inanité! Est-il dès lors possible que ce vaste univers avec sa terre, son ciel et ses couches disposées de manière impeccable peut se créer de lui-même ou être dû au hasard?

Cette argumentation rationnelle fut comprise par un bédouin du désert et il l'a reprise à sa propre manière quand on l'interrogea en ces termes:





Comment as-tu connu ton Maître?



Les excréments du chameau révèle son passage. Une trace indique son auteur; un ciel doté d'astres, une terre jalonnée de chemins encaissés et une mer traversée par des vagues. N'est-ce pas là une preuve (de l'existence) de l'Audiant Clairvoyant?

La deuxième chose; c'est la croyance en la souveraineté du Très Haut. C'est croire qu'il est le seul Maître, Celui qui n'a ni associé ni assistant.

Le Maître et celui qui se réserve la création, la royauté et la gestion (des affaires des créatures). Point de créateur en dehors d'Allah. Point de Propriétaire en dehors d'Allah. Point de gérant (des affaires) en dehors d'Allah. A ce propos Allah Très Haut dit:

Lui. Toute gloire à Allah, Seigneur de l' Univers!

#### [Al-A'raf (Les Murailles)/ 54]

\*Dis: "Qui vous attribue de la nourriture du ciel et de la terre? Qui détient l'ouie et la vue, et qui fait sortir le vivant du mort et fait sortir le mort du vivant, et qui administre tout?", Ils diront: "Allah". Dis alors: "Ne Le craignez- vous donc pas?"

#### [Yunus (Jonas)/31]

\*Du ciel à la terre, Il administre l'affaire, laquelle ensuite monte vers Lui en un jour équivalent à mille ans de votre calcul.

[As-sajdah (La prosternation)/5]



¿Tel est Allah, votre Seigneur: à Lui appartient la royauté, tandis que ceux que vous invoquez, en dehors de Lui, ne sont même pas maîtres de la pellicule d'un noyau de datte). [Fatir (Le Créateur)/ 13]

Méditez cette parole divine dans la sourate al-Fatiha: *"Maître (maalik) du Jour de la rétribution."* 

[Al-Fatihah (Le Prologue)/ 4] qui exprime l'autorité et la domination. Le roi peut ne l'être que nominalement sans exercer une gestion réelle (des affaires). C'est-à-dire qu'il peut ne rien posséder. Si on admet qu'Allah est à la fois "malik" (Roi) et "maalik" (*Maître*), on lui concède la propriété et la gestion.

### La troisième chose; c'est la croyance en Sa divinité.

C'est croire qu'il est le vrai. Dieu n'a pas d'associé. Le terme "Ilaah" signifie celui qui est adoré par amour et par vénération. Voilà la signification de: " il n'y a pas de dieu en dehors d'Allah " C'est-à-dire: rien n'est adoré justement en dehors d'Allah. C'est à ce propos qu'Allah Très Haut dit: ¿Et votre Divinité est une divinité unique. Pas de divinité à part Lui, le Tout Miséricordieux, le Très Miséricordieux."

[Al-Baqarah (La Vache)/ 163]

∢Allah atteste, et aussi les Anges et les doués de science, qu' il n'y a point de divinité à part Lui, le Mainteneur de la justice. Point de divinité à part Lui, le Puissant, le Sage!⟩ [Al-Imran (La famille d'Imran)/ 18]



Tout ce qui est adoré en dehors d'Allah est une fausse divinité. A ce propos Allah Très Haut dit: «C'est ainsi qu' Allah est Lui le Vrai, alors que ce qu' ils invoquent en dehors de Lui est le faux; c' est Allah qui est le Sublime, le Grand.»

[Al-Hajj (Le Pèlerinage)/ 62]

Le fait d'appeler ces objets de culte "divinités" ne leur en donne pas le droit. C'est dans ce sens que Allah Très Haut dit à propos de Laat et Uzza et Manat: «Ce ne sont que des noms que vous avez, inventés, vous et vos ancêtres. Allah n' a fait descendre aucune preuve à leur sujet.»

[An-Najm (L'Étoile)/ 23]

C'est encore pourquoi Joseph disait à ses deux codétenus:

¿Qui est le meilleur: des Seigneurs éparpillés ou Allah, l'Unique, le Dominateur suprême? Vous n' adorez, en dehors de Lui, que des noms que vous avez inventés, vous et vos ancêtres, et à l'appui desquels Allah n'a fait descendre aucune preuve.

[Yussuf (Joseph)/ 40]

Nul en dehors d'Allah ne mérite d'être adoré et de faire l'objet d'un culte exclusif. C'est un droit réservé à Allah, droit que ne partage ni un ange proche de Lui ni un Prophète - Messager. C'est pourquoi tous les messagers, du premier au dernier, ont fondé leur appel sur cette phrase: "il n'y a pas de dieu en dehors d'Allah."



Mais les polythéiste ont refusé cela et se sont donné des divinités autres qu'Allah et les adorent en même temps que ce dernier puisqu'ils sollicitent leur aide et secours.

#### La quatrième chose; c'est croire en Ses noms et attributs.

C'est reconnaître à Allah ce qu'Il S'est attribué dans Son live et ce qui Lui est attribué dans la Sunnah de Son Messager (paix et salut soient sur lui ) en fait de noms et attributs. Mais il faut alors leur donner le sens qui convienne au Transcendant tout en évitant de les altérer ou de les vider de leur sens ou de leur donner une modalité ou de les assimiler (aux noms et attributs des créatures). C'est dans ce sens qu'Allah Très Haut dit: ∢C'est à Allah qu'appartiennent les noms les plus beaux. Invoquez- Le par ces noms et laissez ceux qui profanent Ses noms: ils seront rétribués pour ce qu'ils ont fait.

[Al-A'raf (Les Murailles)/ 180]

Ce verset prouve qu'Allah possède les plus beaux noms. Ailleurs Allah Très Haut dit: «Il a la transcendance absolue dans les cieux et sur la terre. C'est Lui le Tout Puissant, le Sage.

[Ar-Rum (Les Romains)/ 27]

Ce verset prouve encore qu'Allah possède les attributs parfaits. Car la transcendance absolue, l'attribut le plus parfait. Les deux versets affirment généralement qu'Allah possède les plus beaux noms et les plus

sublimes attributs. Ceci est expliqué exhaustivement à beaucoup d'endroit du livre (Coran) et de la Sunnah.

C'est un des chapitres du savoir religieux. Je veux dire que les noms et attributs d'Allah; Le Très-Haut sont l'objet du chapitre le plus discuté, celui qui suscite tiraillements et divergences de vue au sein de la Communauté. En effet, la Umma a éclaté en groupes divers à cause de ses divergences à propos des conceptions que les uns et les autres se s'en font.

Notre attitude en face de ces divergence est conforme à l'ordre donné par Allah en ces termes: (Ô les croyants! Obéissez à Allah, et obéissez au Messager et à ceux d'entre vous qui détiennent le commandement. Puis, si vous vous disputez en quoi que ce soit, renvoyez- le à Allah et au Messager, si vous croyez en Allah et au Jour dernier. Ce sera bien mieux et de meilleure interprétation (et aboutissement).

[An-Nissa' (Les Femmes)/ 59]

Nous soumettons l'objet de divergence à l'arbitrage du livre d'Allah Très Haut et à celui de la Sunnah de Son Messager (paix et salut soient sur lui). En le faisant, nous veillons à tirer profit de l'éclairage que donne la compréhension que les ancêtres pieux, les Compagnons du Prophètes (paix et salut soient sur lui) et leurs successeurs immédiats, avaient des versets et hadith traitant de ce chapitre. Car ils étaient les meilleurs connaisseurs du sens voulu par Allah; Le Très-Haut et par son Messager (paix et salut soient sur lui).

Abdoullah ibn Massoud (qu'Allah soit satisfait de lui) avait dit vrai quand il a décrit les compagnons du Prophète (paix et salut soient sur lui) en ces termes: "Celui d'entre vous qui cherche un modèle doit le choisir parmi les morts parce qu'un vivant est toujours exposé à l'épreuve. Ceux-là (ses défunts collègues) sont les compagnons de Mohammad (paix et salut soient sur lui), les hommes qui avaient les cœurs les plus soumis, les hommes qui détenaient le savoir le plus profond, les hommes qui se comportaient le plus naturellement, des hommes choisis par Allah pour instaurer Sa religion et accompagner Son Prophète (paix et salut soient sur lui). Reconnaissez bien leurs droits. Accrochez —vous à leur enseignement car ils étaient sur le droit chemin.

Toute personne qui s'écarte de la voie suivie par les ancêtres pieux à propos de ce chapitre commet une erreur, s'égare, suit un chemin autre que celui des croyants et encourt la menace exprimée dans cette parole du Très Haut: ¿Et quiconque fait scission d'avec le Messager, après que le droit chemin lui est apparu et suit un sentier autre que celui des croyants, alors Nous le laisserons comme il s'est détourné, et le brûlerons dans l'Enfer. Et quelle mauvaise destination!

[An-Nissa' (Les Femmes)/ 115]

Allah; Le Très-Haut a fait que, pour être guidé, il faut adhérer aux croyances qui animaient les compagnons du Prophète (paix et salut soient sur lui). C'est ce qu'il dit dans ces propos: «Alors, s'ils croient à cela même à quoi vous croyez, ils seront certainement sur la bonne



voie. Et s'ils s en détournent, ils seront certes dans le schisme! Alors Allah te suffira contre eux. Il est l'Audient, l'Omniscient

[Al-Baqarah (La Vache)/ 137]

Tout individu qui s'écarte de la voie des ancêtres pieux s'éloigne progressivement de la bonne direction.

Le dogme islamique authentique, avec ses principes avérés, ses bases correctes et indemnes de tout soupçon et ses solides piliers, est sans doute la seule chose qui procure le bonheur, la grandeur et le salut dans ce bas monde et dans l'au-delà. Tout ceci est la résultante de la clarté de ce dogme, de ses indices, la véracité de ses signifiances, la qualité et la perfection de ses preuves et surtout sa convenance à tout instinct inaltéré, à tout esprit correct et à tout coeur conjointement normal.

C'est pour cela que le monde islamique a fort besoin de connaître ce dogme pur et lucide, car il est le pivot de son bonheur et la base primordiale de son salut.

# BIBLIO GRAPHE

#### 1 La croyance de l'Unicité,

Saleh Ibn Fawzan Al-Fawzan

Traduit par: Abdel Malik Al-Faransi,

Publié par: Le bureau de prêche de Rabwah (Riyadh).

### 2 Les fondements de la foi à la lumière du Coran et de la Sunnah,

élaboré par une élite des Ulémas, Traduit par: Dr. Bello Mana et sheikh Nsangou Mama Awououlou, Publié par: King Fahd Quraan Printing Complex, 2006.

#### 3 L'Islam fondements et principes,

Dr. Muhammad ibn Abdullah ibn Saleh As-Suhaim, Traduit par: Éditions Assia (Njikum Yahya), Publié par: le Ministère des affaires islamiques, des Waqfs, de l'appel et de l'orientation Royaume d'Arabie Saoudite.

#### 4 Le livre de Croyance,

Premier semestre, L'académie scientifique Zad

#### 5 Chapitres sur la croyance,

sheikh 'Abdulaziz At-Tarifi,

Traduit par: 'Umar Abu 'Abdillah Al-Maghribi,

Publié par: Le bureau de prêche de Rabwah (Riyadh).



#### 6 Guide du nouveau musulman,

Fahd Salem Bahammam,

Traduit par: Éditions Assia,

Publié par: Samâ'u-l-kutub et Guide contemporain des technologies de l'information, 5ème édition 1440 H. /

2019 G.

#### 7 Résumé du dogme islamique,

Mohammed ibn Jamil Zinou,

Traduit par: Abu Ahmed,

Publié par: Le bureau de prêche de Rabwah (Riyadh).

#### 8 Le Livre de l'Unicité,

Cheikh Mohammed Ibn 'Abdelwahhab, Editions Anas.

#### 9 L'explication du livre les trois fondements,

Cheikh Mohammed Ibn 'Abdelwahhab,

Traduit et adapté par: Youssef Abou Anas,

Publié par: Le bureau de prêche de Rabwah (Riyadh).





- Le site l'Islam en questions et réponses islamqa.info
- Le site Islamweb www.islamweb.net
- 3 Le site Islamway islamway.net
- 4 Le site La science légiférée www.3ilmchar3i.net
- **5** Le site Coran français www.coran-français.com
- 6 Le site Salafıslam salafıslam.fr





#### **PRÉFACE**

# PREMIER CHAPITRE: LA RELIGION EST-ELLE UNE NÉCESSITÉ OU UN LUXE?

- 1 Le besoin de la religion chez les êtres humains.
- 2 Les lignes directrices de la vraie religion.
- 3 Le statut des religions existantes.
- 4 L'essence de la prophétie.
- 5 Les preuves de la prophétie.
- 6 Le besoin qu'éprouvent les gens pour les Messagers.
- 7 Pourquoi l'Islam?
- 8 Les preuves de la prophétie de Mohammad (paix et salut d'Allah sur lui).
- 9 Le Coran est la parole incréé d'Allah le Très-haut.

# DEUXIÈME CHAPITRE INTRODUCTION À L'APPRENTISSAGE DE LA CROYANCE

- Définition de la croyance et mise en évidence de son importance et de son rôle comme étant le fondement sur lequel repose l'édification de la religion.
- Les références de la croyance authentique et la méthodologie des prédécesseurs dans son apprentissage.
  - L'attachement au Coran et à la Sunnah: sa signification et ses preuves.



- La condamnation de la division et de la divergence.
- Les voies et moyens d'éviter la division et la divergence.

la méthodologie de lecture des sources en matière de foi chez les partisans de la sunnah et du consensus:

- La mise en garde contre les innovations et la prétendue contradiction entre la religion et la raison.
- Les textes sacrés doivent être compris selon ce qu'Allah a voulu.
- La mise en garde contre l'innovation d'une nouvelle lecture (interprétation) des textes religieux.
- 3 Clarification de la déviation dogmatique et des moyens de s'en protéger.
  - Les causes de la déviation de la croyance.
  - Les moyens de se protéger de cette déviation

#### TROISIÈME CHAPITRE L'UNICITÈ

- 1 Les piliers de l'Unicité et la signification de l'attestation de foi.
- 2 Les conditions de validité des deux témoignages.
- 3 La croyance en Allah.
- 4 Les preuves de l'existence d'Allah; Exalté soit-il, en dehors de la religion.
- 5 Les conditions de validité des œuvres.



- 6 Les constituantes de la foi.
- 7 Du mérite du Tawhid et des péchés qu'il permet d'expier.
- 8 L'Unicité est le fondement de l'appel des Messagers.
- 9 Les effets de l'unicité d'Allah dans la vie.

CONCLUSION
BIBLIOGRAPHIE
SITOGRAPHIE
TABLE DE MATIÈRES

